
Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

93 

AN TỬ VÀ TRỢ TỬ TIẾP CẬN DƯỚI NHÃN QUAN CÔNG GIÁO 

TÓM TẮT 

An tử và trợ tử luôn là một vấn đề thách đố và nan giải trong thời đại hôm nay. Nét đặc trưng 

của an tử và trợ tử chính là “quyền tự quyết cá nhân”, “quyền được chết”. Xu hướng vận động 

hợp pháp hóa quyền an tử và trợ tử mong được pháp luật thừa nhận ngày càng mạnh mẽ.  

Người ta tin rằng an tử và trợ tử không phải là sự chối bỏ giá trị sự sống, mà ngược lại là tôn 

trọng giá trị sự sống, tôn trọng nhân quyền, phẩm giá con người và vì mục đích nhân đạo. Tuy 

nhiên, nó không phải là biện pháp tối ưu mà là biện pháp cuối cùng, về bản chất nó dựa trên cơ 

sở tự nguyện và kết luận y khoa chính xác khi đã được kiểm định. Vì vậy, an tử và trợ tử là những 

hành vi nhân ái, nhằm giải tỏa đau khổ cho con người. 

Tuy nhiên, dưới nhãn quan Công giáo, nguyên tắc thần học về quyền chủ tể của Thiên Chúa 

thông qua giáo huấn giáo hội khẳng định: sự sống con người do Thiên Chúa ban tặng, nó là “tài 

sản tín thác” (trust) chứ không phải là “tài sản sở hữu” (possession). Định đoạt mạng sống không 

phải là quyền của con người, nhưng đó là quyền của Thiên Chúa. Vì thế, sự sống con người cần 

được nuôi dưỡng và bảo vệ bởi vì nó thể hiện tính thánh thiêng và bất khả xâm phạm.. 

Từ khóa: sự sống, an tử, trợ tử, luân lý, Công giáo. 

1. DẪN LUẬN 

Trong các quyền cơ bản con người như quyền 

sống, quyền tự do và bình đẳng đã được công 

nhận từ lâu và trở thành mục tiêu tôn trọng, 

bảo vệ, thực thi ở nhiều quốc gia trên thế giới. 

Tuy nhiên, vào đầu thế kỷ XIX, sự thay đổi lớn 

trong nhận thức và tư duy khoa học đã dẫn 

đến việc hình thành nhóm quyền mới, trong 

đó có quyền an tử và trợ tử.  

Khoảng một phần tư thế kỷ trở lại đây, vấn đề 

về quyền an tử và trợ tử xuất hiện với tần suất 

ngày càng lớn trên các diễn đàn quốc tế. Và 

ngay lập tức, nó trở thành một trong những 

đề tài nhận được nhiều quan tâm cũng như 

bắt nguồn cho các tranh luận. Nội dung của 

các cuộc tranh luận này chủ yếu xoay quanh 

quan điểm ủng hộ và quan điểm phản đối 

(Nguyễn Mai Chi, 2014, tr.3) [1]. 

 

Một là, quan điểm ủng hộ quyền an tử và trợ 

tử xuất hiện ngày càng nhiều và đa dạng, có 

thể kể đến: an tử và trợ tử không phải là sự 

chối bỏ giá trị cuộc sống mà ngược lại, đó là 

sự tôn trọng giá trị sự sống, tôn trọng nhân 

quyền, phẩm giá con người và vì mục đích 

nhân đạo. An tử và trợ tử không phải là biện 

pháp tối ưu nhưng là biện pháp cuối cùng. Về 

bản chất là dựa trên cơ sở tự nguyện và kết 

luận y khoa chính xác đã được kiểm định và 

chỉ được thực hiện cho những người có đủ 

năng lực nhận thức, suy nghĩ và đưa ra quyết 

định. Đối với việc hợp pháp hóa quyền an tử 

và trợ tử không thể làm giảm sự chú ý của xã 

hội đối với những người đang trong tình trạng 

cần được quan tâm, hợp thức hóa việc này sẽ 

không gây áp lực đối với các nhóm dễ bị tổn 

thương. Tôn giáo không nên có vai trò quyết 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

94 

định đối với hoạt động hợp pháp hóa quyền 

an tử và trợ tử. 

Như vậy, quan điểm này chủ trương đề cao 

quyền tự quyết cá nhân, tự quyết là trung tâm 

điểm bênh vực cho hành vi an tử và trợ tử. 

Điều này cho thấy mỗi người có quyền định 

đoạt thân xác và mạng sống của mình, kể cả 

việc kết liễu nó và như vậy, mỗi người phải 

được trao cho sự tự do để thực hiện quyền tự 

quyết này. Một nét đặc trưng của những 

người chủ trương an tử và trợ tử chính là nói 

đến “quyền được chết” bởi lẽ quyền lựa chọn 

phải được tôn trọng.  

Con người phải có quyền định đoạt mạng sống 

và cái chết của mình khi nào họ muốn nhằm 

chặn đứng sự đau khổ không cần thiết, đôi khi 

còn được mệnh danh là “quyền được người 

khác giết” với tư cách là người chăm lo lợi ích 

tốt đẹp cho bệnh nhân, phải ra tay trợ giúp 

bằng cách trực tiếp giết chết bệnh nhân hoặc 

giúp bệnh nhân tự tử.  

Vì thế, với nhóm chủ trương quan điểm này 

cho rằng an tử và trợ tử là hành vi nhân ái, đáp 

ứng nguyện vọng trốn thoát đau khổ của 

những người vô phương cứu chữa. Hành vi 

này còn được hiểu là “giết vì xót thương” 

(mercy killing), đó chính là quyền căn bản mà 

mỗi con người đều có (Trần Mạnh Hùng, 

2016, tr.256) [4].  

Hai là, quan điểm phản đối chủ yếu cho rằng: 

an tử và trợ tử chính là sự chối bỏ giá trị sự 

sống. Nó không phải là lựa chọn tối ưu và có 

thể không dựa trên cơ sở tự nguyện. Chính vì 

vậy, việc hợp pháp hóa cũng như hưởng thụ 

quyền an tử và trợ tử dựa trên cơ sở y khoa 

có thể dẫn đến sai lầm và hậu quả không thể 

cứu vãn. Người bệnh có mong muốn chết bởi 

trở ngại về tâm thần và sự đồng thuận của họ 

với phương án an tử và trợ tử có thể không 

phải ý chí tỉnh táo của họ. Vì vậy, việc hợp 

pháp hóa quyền an tử và trợ tử có thể làm 

giảm sự chú ý của xã hội đối với những người 

đang trong tình trạng cần được quan tâm. Hơn 

nữa, hợp pháp hóa quyền an tử có thể dẫn tới 

hệ quả lạm dụng an tử và trợ tử cho người tàn 

tật và bệnh nhân mắc bệnh có thể chữa trị. 

Bên cạnh đó, an tử và trợ tử có thể trở thành 

một biện pháp nhằm hạn chế chi phí y tế. Các 

tôn giáo tin rằng chỉ Đấng tối cao mới có 

quyền định đoạt sự sống con người, vì vậy họ 

mạnh mẽ lên án và chống đối việc này 

(Nguyễn Mai Chi, 2014, tr.7) [1]. 

2. SỰ KHÁC BIỆT GIỮA AN TỬ VÀ TRỢ TỬ 

2.1. Tìm hiểu thuật ngữ 

Thuật ngữ “Euthanasia” (an tử) bắt nguồn từ 

tiếng Hy Lạp (eu là tốt hoặc cao quý, 

thanatos nghĩa là chết) hiểu sát nghĩa là “cái 

chết êm ái” hay “cái chết hạnh phúc” [7] nhằm 

nói đến hành vi phổ biến là tự tử cách tự 

nguyện nơi con người. Ý nghĩa này thay đổi 

vào thế kỷ thứ XVII, thuật ngữ này chỉ những 

hành vi của y khoa làm giảm đau đớn cho 

bệnh nhân hấp hối, vì thế an tử và trợ tử mặc 

lấy ý nghĩa trợ giúp cho cá nhân được chết 

sớm hơn hoặc tự tử. 

Càng ngày, ý nghĩa của an tử trở nên phức tạp 

hơn bao gồm “giết vì xót thương” (mercy 

killing) tức “an tử chủ động” (active euthanasia) 

trong khi “an tử thụ động” (passive euthanasia) 

có nghĩa là “từ chối điều trị” hoặc “để cho 

chết”. Hiểu theo nghĩa thông thường, an tử là 

nói đến hành vi làm cho người nào đó chết 

không đau đớn nghĩa là “giết chết vì xót 

thương” hay “cái chết phẩm giá”, do vậy, chỉ là 

hành vi chấm dứt mạng sống. 

Ngày nay, an tử và trợ tử được dùng để nói 

đến cái chết của con người bị bệnh nan y vô 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

95 

phương cứu chữa, bị đau đớn hành hạ hầu cái 

chết được đến sớm hơn; thuật ngữ này ám chỉ 

việc người ta kết liễu mạng sống của chính 

mình hay mạng sống của người khác, có ý 

nhắm đến cái chết như một mục tiêu của hành 

vi được thực hiện bởi những lý do nhân đạo. 

2.2. Những điểm khác biệt giữa an tử và trợ tử 

Trên diễn đàn thế giới, đã xuất hiện rất nhiều 

cuộc tranh luận xoay quanh mối tương quan 

giữa an tử (euthanasia) và trợ tử (physician-

assisted suicide: tự tử với sự trợ giúp của thầy 

thuốc). 

Cái chết được gây ra có thể do tự nguyện hay 

không tự nguyện. An tử tự nguyện (voluntary 

euthanasia) là tự tử có sự trợ giúp trong khi 

đang được chăm sóc y tế. Bản chất của việc 

này đúng là tự nguyện, vì việc giết chết được 

thực hiện thể theo yêu cầu của người bệnh. 

Người thực hiện hành vi này tin rằng bệnh 

nhân có lý do chính đáng để được kết liễu 

mạng sống người bệnh, do tình trạng tâm lý 

và sức khỏe hiện nay hay trong tương lai 

không tiên liệu được [8]. 

Còn với An tử không tự nguyện (involuntary 

euthanasia) là khi bệnh nhân không hề bày tỏ 

ước muốn, cũng không hề đưa ra dấu chỉ hay 

bất cứ bằng chứng vững chắc nào, cho thấy 

mạng sống của người ấy cần phải được kết 

liễu [9]. Khác với An tử không tự nguyện là 

An tử phi tự nguyện (non - voluntary 

euthanasia) ý nói đến việc giết chết những 

bệnh nhân không có đủ khả năng hiểu được 

những gì đang diễn ra cho mình (trẻ sơ sinh 

thiểu năng trầm trọng, bệnh nhân trong tình 

trạng thực vật vĩnh viễn).  

Mặc dù tự tử không còn là một tội ác, nhưng 

việc trợ giúp người khác tự tử vẫn còn bị cấm 

bởi luật tục hay luật thành văn của một số 

quốc gia trên thế giới. Tuy nhiên, trào lưu và 

xu hướng ủng hộ quyền tự quyết cá nhân đang 

giành được ưu thế trong lĩnh vực pháp lý với 

lập luận: mỗi cá nhân đều có “quyền tự do về 

những sở thích” trong đó có việc chọn thời 

điểm và cách thức từ giã cõi đời (Trần Mạnh 

Hùng, 2016, tr.272) [4]. Các quan điểm ủng hộ 

cho rằng; mỗi cá nhân có quyền tự quyết định 

cho chính mình cách thức và phương pháp 

liên quan dùng để kết liễu mạng sống. Tuy 

nhiên, các quan điểm đối lập lại cho rằng: vì 

được quyền “tự tử” nên tất nhiên có “quyền” 

tự tử với sự trợ giúp của người khác. Nhưng 

nói rằng “quyền tự tử” là không đúng, bởi con 

người có khả năng tự tử, nhưng không có 

quyền tự tử.  

Thực vậy, xã hội ngày nay không còn áp dụng 

hình phạt cho người tự tử hoặc người mưu 

toan tự tử. Nhưng như thế, không có nghĩa là 

tán thành việc tự tử hoặc mưu toan tự tử, 

cũng không có nghĩa là công nhận rằng quyền 

“tự định đoạt” tức là “quyền tự quyết cá nhân” 

được mở rộng đến các hành vi ấy. 

Sở dĩ tự tử và toan tự tử không còn bị kết tội, 

không phải vì tự tử được coi là “nhân quyền”, 

cũng chẳng phải vì hành vi này không còn bị 

coi là đáng chê trách nữa. Thực ra, nếu áp 

dụng hình phạt đối với những người tự tử là 

đối xử bất công với thân nhân của họ, bởi vì 

những người tự tử hoặc mưu toan tự tử 

thường gặp phải áp lực do tâm lý thúc đẩy. 

Hơn nữa, “nghĩa tử là nghĩa tận” nên không có 

kiểu hình phạt nào có thể chấp nhận được 

dành cho những người chết vì tự tử và hình 

phạt cũng không đủ để ngăn cản người ta tự 

tử. Tuy vậy, điều này không có nghĩa là con 

người có “quyền” tự tử và càng không ý nghĩa 

biện minh cho việc trợ giúp người khác tự tử.  



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

96 

Những người ủng hộ việc hợp pháp hóa trợ tử 

cho rằng: trợ tử không phải là an tử chủ động 

bởi vì trong trợ tử có nhiều cấp độ trợ giúp 

dưới những hình thức khác nhau như: cung 

cấp kiến thức y khoa, kê toa thuốc bao gồm 

các loại thuốc có khả năng gây chết người để 

bệnh nhân có thể dùng để tự tử, cũng có thể 

là cung cấp những phương tiện thiết thực như 

thuốc ở liều lượng cao và có thể dẫn đến tử 

vong hoặc chính là độc tố, cũng có thể là theo 

dõi việc trợ giúp hoặc trực tiếp trợ giúp để tử 

vong. 

Có thể thấy rằng an tử chủ động chính là việc 

thầy thuốc vừa cung cấp phương tiện, vừa 

thực hiện hành vi cuối cùng thông thường là 

một mũi kim tiêm tử vong. Còn trợ tử là hành 

vi cuối cùng của chính bệnh nhân (một mình), 

lúc này thầy thuốc chỉ đóng vai trò vừa là 

người tư vấn, vừa là nhân chứng nhưng cuối 

cùng bệnh nhân phải là người thực hiện việc 

tiêm thuốc hoặc uống thuốc để tử vong. 

Như vậy, đối với an tử chủ động cũng như trợ 

tử, sự tham gia của y khoa tùy thuộc vào yêu 

cầu tự nguyện của bệnh nhân. Điều này cho 

thấy ở bất cứ thời điểm nào của tiến trình, từ 

lúc bắt đầu diễn ra việc bàn bạc, đến khi có sự 

can thiệp của y khoa bằng việc cắm mũi tiêm 

thuốc tử vong, bệnh nhân vẫn được tự do 

trong tâm thức để thay đổi ý định và chấm dứt 

các bước tiến hành. Tuy nhiên, có một thời 

điểm, bệnh nhân kiểm soát được số phận của 

mình trong việc trợ tử nhiều hơn, nhưng đối 

với hành vi an tử chủ động, nó chính là khoảnh 

khắc hết sức mong manh khi cắm mũi kim tiêm 

và bơm thuốc. Vì ở thời điểm này, bệnh nhân 

không có đủ thời gian để kêu “ngừng” việc 

chấm dứt tiến trình đang diễn ra. Ngược lại, 

trong trợ tử, bệnh nhân có thể thay đổi ý định 

ở giây phút cuối cùng và rút kim tiêm ra trước 

khi thuốc được đẩy vào, hoặc nhấc ly thuốc ra 

khỏi miệng mà không uống. Đó chính là sự 

phân biệt an tử và trợ tử.  

3. QUAN ĐIỂM CỦA CÔNG GIÁO VỀ AN 

TỬ VÀ TRỢ TỬ 

Công đồng Vatican II [10] đã long trọng khẳng 

định phẩm giá cao quý của con người và đặc 

biệt khẳng định quyền con người đối với sự 

sống. Giáo hội lên án những tội ác đi ngược 

với sự sống như giết người dưới bất cứ hình 

thức nào. Giá trị của sự sống nơi con người là 

nền tảng của mọi điều thiện hảo “chúng ta 

sống là sống cho Chúa, mà có chết cũng là 

chết cho Chúa” (Nhóm giờ kinh phụng vụ, 

2000, Rm 18.8) [6]. Giáo hội coi sự sống là 

điều thánh thiêng và quan niệm rằng không ai, 

hoặc không bằng bất cứ cách thức nào có thể 

cho phép việc giết chết con người dù đó là 

phôi thai, thai, hài nhi, người trưởng thành, 

người già, người đau khổ vì bệnh nan y vô 

phương cứu chữa hay người đang hấp hối. 

Không một ai có quyền hoặc được phép yêu 

cầu hành vi giết người, dù là cho chính mình 

hay cho những người được ủy thác cho mình 

chăm sóc. Không một quyền bính nào nhân 

danh pháp luật khuyên làm hoặc cho phép làm 

một hành vi như vậy, vì nó không làm thay đổi 

bản chất của hành vi giết người, hành vi mà tự 

thân luôn là điều cần phải bác bỏ. 

Thông qua giáo huấn, Giáo hội giải thích sự 

thỉnh cầu của những người mắc trọng bệnh, 

tức là những người đôi khi đòi “được” chết, 

đừng bao giờ hiểu là họ thật lòng mong muốn 

được thực thi an tử. Thật ra, đó là một sự 

thỉnh cầu thống thiết xin nâng đỡ và thương 

yêu họ. Bởi ngoài sự chăm sóc y tế, điều mà 

bệnh nhân cần đến chính là tình yêu thương, 

là sự trìu mến của cộng đồng. Cùng với nó là 

sự ân cần từ siêu nhiên, nhờ đó họ có thể 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

97 

được vây quanh và phải được vây quanh bởi 

những người thân thiết, cha mẹ, con cái, thầy 

thuốc và cộng đồng xã hội. 

Thần học luân lý nhấn mạnh rằng: sự sống ấy 

vì nó là tặng vật do tình yêu của Thiên Chúa 

ban cho con người, sự sống nơi con người 

được Thiên Chúa trao như một điều tốt đẹp 

phải sinh hoa kết quả ngay ở trần thế và chỉ 

đạt đến mức độ viên mãn ở cuộc sống vĩnh 

hằng, tức là sự phục sinh “xác loài người ngày 

sau (tận thế) sống lại” [11]. Vì vậy, an tử và trợ 

tử dưới mọi hành động gây ra cái chết là sai 

trái, tương đương giết người, hành vi này 

được coi là phủ nhận quyền chủ tể của Thiên 

Chúa [2], [3]. Ngoài ra, an tử và trợ tử từ chối 

bản năng sinh tồn, thoái thác bổn phận đối với 

Giáo hội và đối với cộng đồng khác nhau tức 

là toàn xã hội. 

Thần học về thân xác đã đề cập đến việc cần 

phải phân biệt rõ hành vi an tử và trợ tử với 

hành vi hy sinh mạng sống vì một nguyên nhân 

cao đẹp, chẳng hạn như: vì vinh quang của 

Thiên Chúa (tử đạo) mà người ta hiến dâng 

mạng sống của mình hoặc đưa nó vào nguy 

hiểm. Tuy nhiên, hành vi tử vì đạo được ca 

ngợi và đề cao, nhưng không vì thế mà nói 

rằng: quan điểm Công giáo mời gọi tự tử hay 

khuyến khích tự tử vì những động cơ tôn vinh 

Thiên Chúa.  

Thực vậy, truyền thống Công giáo ngay từ thế 

kỷ đầu tiên đã minh nhiên và kiên định chống lại 

hành vi tự tử và trợ giúp tự tử. Vì tự bản chất nó 

là những hành vi xấu, nó hoàn toàn đi ngược lại 

phẩm giá của con người và là tội ác chống lại 

cộng đồng nhân loại. Vì thế, không có một ý định 

nào, một động cơ nào, một hoàn cảnh nào hay 

một lợi ích giả định nào có thể biện minh cho một 

hành vi trái với nền tảng luân lý của Giáo hội. 

Nói một cách tổng quát, thần học Công giáo 

dựa vào nền tảng là Thánh kinh [12] và Thánh 

truyền [13], các quy tắc truyền thống của 

thần học luân lý Công giáo hiện nay đặc biệt 

quan tâm đến giờ phút cuối cùng của đời 

người. Như vậy, quan điểm của Công giáo 

minh định rõ ràng là không có một lý chứng 

nào có thể biện minh và chấp nhận cho phép 

việc hợp pháp hóa an tử. Văn kiện của Công 

Đồng Vatican II đã chỉ ra rằng “những gì đi 

ngược với chính sự sống, như giết người dưới 

bất cứ hình thức nào, diệt chủng, phá thai, 

giết chết cách êm dịu, hoặc tự tử trực tiếp... 

Tất cả những điều đó và những điều tương tự 

thực sự ô nhục, làm thối nát nền văn minh 

nhân loại, bôi nhọ những kẻ chủ động, xúc 

phạm nặng nề đến danh dự Ðấng Tạo Hóa...” 

(Nguyễn Văn Trinh (2001), Hiến chế Mục vụ 

số 27) 

Thần học Công giáo quả quyết, sự sống con 

người là thánh thiêng, cần đối xử một cách tôn 

kính và trân trọng; “các ngươi lại chẳng biết 

rằng thân xác các ngươi là đền thờ của Chúa 

Thánh Thần [14] sao?” (Nguyễn Thế Thuấn, 

2000, 1Cr 6,19). Vì vậy, sự sống con người phải 

được coi là nơi thánh ngự, đúng hơn con người 

là “người quản lý tặng vật sự sống thánh 

thiêng”. Mỗi người được Thiên Chúa tạo dựng 

và được tác thành theo hình ảnh Thiên Chúa. 

Cái chết được chấp nhận không những như một 

kết tận không thể tránh khỏi, mà còn như cửa 

dẫn vào sự sống bất diệt, tức trạng thái tốt đẹp 

hơn, “sự sống vinh quang” trong thế giới vĩnh 

hằng. Đó là tình trạng hiệp nhất giữa linh hồn 

và thân xác đã đạt đến mức tuyệt đối, nhờ cái 

chết, con người trở nên vinh quan trong nước 

Chúa. Đây là một quan điểm thần học về thực 

tại tối hậu của con người, một quan điểm mà 

mỗi tín đồ Công giáo nắm rất chặt chẽ. 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

98 

4. KẾT LUẬN 

Theo quan niệm của tín đồ Công giáo, mỗi 

người gồm có xác và hồn, đồng thời là hữu thể 

có liên hệ với những người khác và với Thiên 

Chúa. Sự sống là tặng vật của Thiên Chúa. 

Giáo hội Công giáo tin rằng con người được 

dựng nên giống hình ảnh Thiên Chúa. Vì vậy, 

Công giáo khẳng định rằng sự sống nơi con 

người là thánh thiêng, sự sống ấy có chiều 

kích xã hội giữa các cá thể với nhau và với 

Thiên Chúa. Chính vì vậy, nó trổi vượt hơn sự 

sống sinh học. Hành vi trực tiếp chấm dứt sự 

sống (an tử và trợ tử) là trái luân lý một cách 

tuyệt đối. Con người không phải là kiến trúc 

sư cho khởi đầu và kết thúc sự sống, sự sống 

con người có tính thánh thiêng; là tặng vật của 

Thiên Chúa, tín đồ là người quản lý sự sống 

chứ không phải là chủ sự sống ấy, tín đồ không 

được phép chấm dứt sự sống, cho dù vì những 

lý do hiển nhiên là tốt như để giải thoát đau 

khổ bằng hành vi an tử hay trợ tử. Tín đồ phải 

tôn trọng sự sống từ giai đoạn đầu tiên của 

quá trình hình thành phát triển cho đến khi sự 

sống chấm dứt một cách tự nhiên. Không một 

ai có quyền làm cho sự sống kết thúc sớm hơn, 

cho dù là nhân danh lòng từ bi nhân ái đó 

chính là quan điểm của Công giáo về vấn đề 

an tử và trợ tử.  

Cũng giống như một tổ chức xã hội khác, để 

duy trì ổn định và đảm bảo cho sự tồn tại, phát 

triển…tổ chức, nhóm xã hội nào cũng có 

những nguyên tắc nhất định đòi hỏi các thành 

viên trong nhóm xã hội đó phải tuân thủ, đồng 

thời cũng đưa ra “chế tài” hay hình phạt đối 

với các thành viên nếu họ đi ngược lại.  

Với danh nghĩa là đại diện cho một tổ chức 

cộng đồng Công giáo, Giáo hội Công giáo cũng 

có nhưng quy cách ứng xử theo nguyên tắc 

như vậy nhằm tới mục đích chiến lược không 

chỉ mang lại sự đời sống vĩnh cửu cho tín đồ ở 

“thế giới bên kia” mà bảo đảm, tạo niềm tin, 

hy vọng cho tín đồ ngay trong thực tại trần 

thế bằng việc củng cố, duy trì một Giáo hội ổn 

định, tạo ra một cộng đồng Công giáo văn hóa, 

văn minh sự sống, giúp các tín hữu sống “tốt 

đời đẹp đạo” và đặc biệt giúp tín đồ ý thức 

tránh xa những tư tưởng và hành động xâm 

phạm tới sự sống con người gây nên những 

điều bất ổn cho Giáo hội và xã hội. 

Với xã hội, một quốc gia luôn có hệ thống quy 

phạm pháp luật nhằm điều chỉnh các quan hệ 

xã hội tạo ra sự ổn định và cân bằng, thì Giáo 

hội Công giáo có giáo lý, giáo luật [5] và các 

nguyên tắc nhằm duy trì và phát huy nền văn 

hóa sự sống và văn minh tình thương dựa trên 

triết lý, đạo đức tôn giáo.  

Tuy nhiên, Giáo lý cũng áp dụng nguyên tắc 

chế tài mạnh mẽ với những trường hợp không 

tôn trọng sự sống thông qua việc an tử và trợ 

tử, vì đó là một hành động đi ngược lại với lề 

luật của Thiên Chúa. Trên đây chỉ là những nét 

khái quát bước đầu tìm hiểu quan điểm của 

Giáo hội Công giáo về vấn đề an tử và trợ tử.  

Thực vậy, dưới chiều kích xã hội, an tử và trợ 

tử đang là một vấn đề nổi lên trong cuộc sống 

hôm nay với biết bao tranh luận và chia rẽ. Vì 

vậy, vấn đề an tử và trợ tử rất xứng đáng là 

đối tượng cho những nghiên cứu trong thời 

đại hôm nay.

[1] Nguyễn Mai Chi (2014), Quyền an tử những 

vấn đề lý luận và thực tiễn, trên trang 

http://repository.vnu.edu.vn/bitstream/

VNU_123/5926/1/00050004084.pdf 

(truy cập ngày 22 tháng 07 năm 2018). 

[2] Nguyễn Khánh Duy, S.J (2014), An tử và trợ 

http://repository.vnu.edu.vn/bitstream/VNU_123/5926/1/00050004084.pdf
http://repository.vnu.edu.vn/bitstream/VNU_123/5926/1/00050004084.pdf


Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

99 

tử theo giáo huấn của Giáo Hội, trên trang 

https://sjjs.edu.vn/blog/2017/06/15/an

-tu-va-tro-tu-theo-giao-huan-cua-giao-

hoi/ (truy cập ngày 22 tháng 07 năm 2018). 

[3] Trần Mạnh Hùng (2015), Phát triển nền văn 

hóa sự chết, Nxb. Phương Đông, TP.HCM. 

[4] Trần Mạnh Hùng (2016), Đạo đức sinh học 

và những thách đố hiện nay, Nxb. Phương 

Đông, TP.HCM. 

[5] Hội Đồng Giám Mục Việt Nam (2007), Bộ 

Giáo luật 1983, Nxb. Tôn giáo, Hà Nội. 

[6] Nhóm Giờ Kinh Phụng Vụ (2000), Kinh 

thánh trọn bộ Cựu ước và Tân ước, Nxb. Tôn 

giáo, Hà Nội. 

[7] Xem Gerald Dworkin, R. G. Frey và Sissela 

Bok, Euthanasia and Physician-Assisted 

Suicide: For and Against. (United Kingdom: 

Cambridge University Press, 1998), tr. 108: 

thuật ngữ “euthanasia” trong tiếng Anh là 

do Francis Bacon (1561-1626) tạo ra ở thế 

kỷ XVII và nói đến cái chết hạnh phúc, nhẹ 

nhàng êm ái. Tuy nhiên euthanasia ngày nay 

không còn được hiểu theo nghĩa của Bacon 

trước kia nữa. 

[8] Xem Sissela Bok, “Euthanasia” trong Gerald 

Dworkin, R. G. Frey và Sissela Bok, 

Euthanasia and Physician-Assisted Suicide: 

For and Against. (United Kingdom: 

Cambridge University Press, 1998): 110-

111. 

[9] Xem Kevin O'Rourke, “Value Conflicts 

Raised by Physician-Assisted Suicide” 

Linacre Quarterly 57 (1990): 39-40. 

[10] Xem bộ Sách “Thánh Công đồng chung 

Vaticanô II” Tập 1 đến Tập 6 – Tác giả Lm. 

Nguyễn Quang Tuyên – theo đó Công đồng 

chung Vaticanô II là Công đồng thứ 21 của 

Giáo hội Công giáo, triệu tập ngày 11 tháng 

10 năm 1962 và kết thúc ngày 08 tháng 12 

năm 1965 dưới triều Giáo hoàng Gioan 

XXIII. Có 2.344 Giám mục toàn thế giới 

tham dự nhằm tìm cách canh tân Giáo hội 

Công giáo trong bối cảnh thế giới có nhiều 

thay đổi. Sau Công đồng Vatican II, nhiều 

thay đổi đã được thực hiện nhằm làm cho 

đạo Công giáo phù hợp hơn với những thực 

tại xã hội. Sau bốn kỳ họp kéo dài từ năm 

1962 đến năm 1965, Công Đồng đã mang 

lại kết quả cụ thể – ngoài những kết quả 

khác – là 16 văn kiện, gồm 4 Hiến chế, 9 Sắc 

lệnh và 3 Tuyên ngôn. 

[11] Trích Kinh Tin Kính các Tông Ðồ – đó là nền 

tảng của thần học thân xác của Công giáo.  

[12] Kinh Thánh (hoặc Thánh Kinh) có danh từ 

gốc Hy lạp là “τὰ βιβλία” hoặc Biblica có 

nghĩa là pho sách đặc biệt, Giáo hội Công 

giáo thừa nhận 73 cuốn Thánh kinh trong 

đó 46 cuốn Cựu ước được viết trước Công 

nguyên và 27 cuốn Tân ước được ghi lại từ 

sau cái chết của Chúa Giêsu. 

[13] Trích Giáo Lý Hội Thánh Công Giáo số 81 

giải thích: “mang lời của Thiên Chúa đã 

được Chúa Kitô và Chúa Thánh Thần ủy 

thác cho các Tông Đồ và truyền đạt lời 

Chúa cách nguyên vẹn cho những người kế 

vị các Tông Đồ để các vị này gìn giữ, trình 

bày và truyền bá lời đó cách trung thành khi 

giảng dạy…” – như vậy Thánh truyền là di 

sản đức tin được các môn đồ của Chúa 

Giêsu lưu trữ và truyền lại cho các người kế 

tục trong Giáo hội để dạy dỗ chính xác các 

giáo lý đức tin mà Chúa Giêsu đã giảng dạy 

trước đó. 

[14] Tam vị nhất thể: Chúa Thánh Thần là Thiên 

Chúa Ngôi Ba, bởi Chúa Cha và Chúa Con 

(Giêsu) mà ra. Trích trong “Thuật ngữ triết 

thần căn bản của Kinh Viện” 1996 của nhóm 

“Nghiên cứu Học thuyết thánh Thomas 

Aquinô” trang 63

  

https://sjjs.edu.vn/blog/2017/06/15/an-tu-va-tro-tu-theo-giao-huan-cua-giao-hoi/
https://sjjs.edu.vn/blog/2017/06/15/an-tu-va-tro-tu-theo-giao-huan-cua-giao-hoi/
https://sjjs.edu.vn/blog/2017/06/15/an-tu-va-tro-tu-theo-giao-huan-cua-giao-hoi/


Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:93–100 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

100 

EUTHANASIA AND ASSISTED SUICIDE APPROACHED UNDER 

CATHOLICISM’S VISION 

The right to die is always a matter of debate. In fact, in many cases, patients reluctantly entreat to 

die but under some circumstances they are unable to continue the treatment, only waiting for the 

approaching painful death. 

Euthanasia and Assisted Suicide are always the challenges in today's world. The characteristics of 

euthanasia and assisted suicide are their “rights to self-determination” and “the right to die”. For few 

recent decades, these issues have appeared on forums with high frequency and have become one of 

the topics that are of increasing interest. The tendency to legalize euthanasia and assisted suicide 

have become more and more powerful. 

It is believed that euthanasia and assisted suicide are not the denial of the value of life but the respect 

for the value of life, for human rights, for human dignity and humanitarian purposes. However, it is 

not an optimal measure, but the last resort, because it is essentially based on a voluntary basis and 

accurate medical judgment when tested. Therefore, euthanasia and assisted suicide are 

compassionate actions which relieve human suffering.  

Under the Catholicism’s vision, however, the theological principle of God's sovereignty via 

ecclesiastical doctrine affirms: Human life is given by God, it is a “trust” rather than a “possession 

property”. Determination of life is not a human right, but it is the right of God. Therefore, human life 

needs to be nurtured and protected because it is sacred and inviolable. 

Keywords: life, euthanasia, assisted suicide, morality, Catholicism. 


