
Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

15 

VẤN ĐỀ XÂY DỰNG BẢN SẮC CỘNG ĐỒNG ASEAN TỪ CÁCH 

TIẾP CẬN XUYÊN VĂN HÓA 

TÓM TẮT 

Xây dựng bản sắc khu vực là nội dung quan trọng đã được quán triệt trong tầm nhìn ASEAN nhiều thập 

niên qua. Hiện nay khi cộng đồng ASEAN được thiết lập thì vấn đề thúc đẩy việc xây dựng bản sắc khu 

vực trở nên cụ thể và thiết thực hơn trong các kế hoạch hành động xây dựng trụ cột văn hóa xã hội cộng 

đồng ASEAN. Tuy nhiên bản sắc khu vực không phải là con số cộng của bản sắc văn hóa các quốc gia 

thành viên và chỉ có thể thúc đẩy việc tạo dựng và phát triển bản sắc khu vực khi xác định rõ được mối 

quan hệ riêng – chung này. 

Từ cách tiếp cận xuyên văn hóa, bài báo tập trung phân tích những đặc trưng cần phát triển để tạo ra 

bản sắc cộng đồng ASEAN, phân tích mối quan hệ giữa bản sắc khu vực và bản sắc văn hóa quốc gia 

thành viên từ đó rút ra các bài học cho sự phát triển văn hóa Việt Nam hiện đại trong sự hợp tác xây 

dựng văn hóa cộng đồng ASEAN. 

Từ khóa: bản sắc cộng đồng ASEAN, xuyên văn hóa, văn hóa Việt Nam hiện đại. 

 

1. BẢN SẮC KHU VỰC QUA THỰC TIỄN 

PHÁT TRIỂN CỦA ASEAN VÀ SỰ CẤP 

THIẾT PHẢI THÚC ĐẨY PHÁT TRIỂN VĂN 

HÓA CHUNG VÌ MỘT TƯƠNG LAI BỀN 

VỮNG CỦA CỘNG ĐỒNG ASEAN 

Trong chặng đường đã qua, bản sắc khu vực là 

một vấn đề được quán triệt xuyên suốt trong tầm 

nhìn ASEAN từ Hiệp hội đến cộng đồng. Bản sắc 

khu vực được ghi rõ trong nhiều văn bản và 

nhiều phát biểu của các lãnh đạo ASEAN. Hiến 

chương ASEAN dành một mục riêng (mục 35 

trong Điều 5) cho vấn đề Bản sắc ASEAN: 

“ASEAN sẽ thúc đẩy xây dựng bản sắc chung của 

ASEAN và ý thức gắn bó với nhau của người dân 

trong khu vực để hình thành một vận mệnh, những 

giá trị và mục tiêu chung” [4]. 

Ý thức về xây dựng bản sắc khu vực cũng thể 

hiện rõ ở nội dung khẩu hiệu chung của ASEAN 

“Một tầm nhìn, một bản sắc, một cộng đồng”. Khi 

ASEAN hoạch định các trụ cột cấu trúc cộng 

đồng thì bản sắc khu vực được xác định là một 

 

thành tố quan trọng nằm trong trụ cột thứ 3 – 

trụ cột cộng đồng văn hóa xã hội ASEAN (ASCC). 

Trong kế hoạch tổng thể để thực hiện xây dựng 

ASCC thì bản sắc khu vực được xem là phương 

cách để ASEAN thực hiện các mục tiêu: Xây 

dựng một cộng đồng ASEAN lấy người dân làm 

trung tâm và có trách nhiệm xã hội nhằm đạt 

được tình đoàn kết và thống nhất bền lâu giữa các 

quốc gia và người dân ASEAN thông qua việc tạo 

dựng một bản sắc chung và một xã hội chia sẻ, 

đùm bọc hòa thuận và rộng mở, nơi cuộc sống, 

mức sống và phúc lợi của người dân được nâng 

cao [4]. Như vậy có thể thấy rằng, bản sắc khu 

vực nằm trong ý thức khu vực đã được các 

quốc gia ASEAN coi như là một mục tiêu và 

phương tiện quan trọng để xây dựng cộng đồng 

ASEAN. Điều này cũng dễ hiểu bởi vì chủ nghĩa 

khu vực hình thành và phát triển không thể 

tách rời với ý thức khu vực và tạo dựng bản sắc 

khu vực [8]. 

Trên thực tế, ASEAN đã triển khai nhiều hoạt 

động cho mục tiêu xây dựng bản sắc văn hóa 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

16 

chung từ thời kỳ Hiệp hội ASEAN đến thời kỳ 

hướng tới một cộng đồng văn hóa xã hội ASEAN. 

Ngay từ năm 1976, “Tuyên bố ASEAN hòa hợp” 

đã xác định mục tiêu xây dựng bản sắc ASEAN 

thông qua hợp tác nghiên cứu văn hóa – xã hội 

và tăng cường giao lưu trên các lĩnh vực kinh tế, 

chính trị văn hóa thông tin.  

Năm 1978 Ủy ban văn hóa thông tin của ASEAN 

(ASEAN Committee on culture and information 

(ASEAN-COCI) đã được chính thức thành lập và 

tăng cường triển khai các hoạt động hợp tác 

văn hóa giữa các quốc gia ASEAN trên 4 lĩnh 

vực: “Hợp tác về phát thanh truyền hình, thông 

tin đại chúng, phim và video; Hợp tác về thông tin 

in ấn và thông tin công cộng; Hợp tác về văn học 

và nghiên cứu ASEAN; Hợp tác về lĩnh vực nghe 

nhìn và biểu diễn” [4]. 

Tháng 10/2003 tại Malaysia, lần đầu tiên 

ASEAN tổ chức Hội nghị Bộ trưởng phụ trách văn 

hóa nghệ thuật ASEAN (AMCA) và từ đó AMCA 

họp định kỳ 2 năm một lần để hoạch định chiến 

lược và chính sách hợp tác ASEAN trong lĩnh 

vực văn hóa nghệ thuật. 

Năm 2011 bản tuyên bố ASEAN thống nhất trong 

đa dạng văn hóa đã được thông qua tại Hội nghị 

cấp cao ASEAN lần thứ 19 (Bali 11/2011) nhấn 

mạnh tầm quan trọng của việc thúc đẩy một 

bản sắc ASEAN thông qua việc đẩy mạnh hơn 

nhận thức trong khu vực ASEAN về văn hóa và 

di sản văn hóa đa dạng đồng thời tái khẳng định 

cam kết tạo dựng nhận thức về một ASEAN 

thống nhất trong đa dạng bằng việc đặt ra các 

mục tiêu chung trong phối hợp hợp tác như: 

“Thúc đẩy suy nghĩ về ASEAN, thúc đẩy bảo vệ về 

sử dụng tính đa dạng văn hóa ASEAN, tăng cường 

tính sáng tạo và ngành công nghiệp văn hóa, xem 

văn hóa là phương tiện hướng đến cộng đồng đùm 

bọc và chia sẻ, phát huy nguồn nhân lực và mạng 

lưới trong lĩnh vực văn hóa như hợp tác với các cơ 

quan chuyên ngành khác của ASEAN” [4]. 

Kế hoạch tổng thể của ASEAN trong việc tạo 

dựng bản sắc khu vực ASEAN đã xác định rõ 

các nội dung hợp tác khu vực gồm: “E.1 thúc đẩy 

nhận thức ASEAN và ý thức cộng đồng, E.2 bảo 

tồn và thúc đẩy di sản văn hóa ASEAN; E.3 thúc 

đẩy sự sáng tạo văn hóa và công nghiệp văn hóa, 

E.4 gắn kết cộng đồng”.  

Chúng ta cũng có thể kể tên vài dự án nổi bật đã 

và đang thực hiện trong ASEAN cho mục tiêu 

này như: Dự án Chương trình biểu diễn nghệ thuật 

ASEAN hay nhất với các chuỗi hoạt động biểu 

diễn, các loại hình và tiết mục đặc sắc của các 

quốc gia ASEAN; Dự án Bình chọn thủ đô văn hóa 

ASEAN; Dự án Tuần văn hóa ASEAN. Ngoài ra 

ASEAN còn có những hợp tác văn hóa với các 

đối tác ngoài khu vực như hợp tác văn hóa 

ASEAN-Trung Quốc, ASEAN-Nga, ASEAN-Hàn 

Quốc v.v… Như vậy một cách tổng quan có thể 

thấy rằng, cả trong nhận thức và trong thực tiễn 

ASEAN đã chú trọng và thúc đẩy hình thành bản 

sắc khu vực ASEAN. 

Vì sao bản sắc văn hóa chung lại được ASEAN 

coi trọng như vậy? Chúng ta biết rằng, năm 2015 

sự ra đời của cộng đồng ASEAN đánh dấu cột 

mốc trưởng thành mới của chủ nghĩa khu vực ở 

Đông Nam Á – một chủ nghĩa khu vực theo 

phương cách riêng dựa trên những đặc trưng 

văn hóa, những điều kiện lịch sử kinh tế, xã hội 

riêng biệt của khu vực – phương cách ASEAN 

(ASEAN way). Cốt lõi của phương cách này là: 

các quốc gia thành viên dựa vào lòng tin về các 

lợi ích căn bản của sự liên kết với nhau, giải 

quyết các vấn đề chung và không can thiệp vào 

nội bộ của nhau.  

Suốt trong 48 năm phát triển của Hiệp hội 

ASEAN, phương cách này đã đối diện với không 

ít thử thách thậm chí cả sự chỉ trích và nghi ngờ 

nhưng trên thực tế, Hiệp hội ASEAN không phải 

đã không tạo ra những thành quả phát triển sức 

mạnh liên kết khu vực.  

Thành công khá ấn tượng về khả năng của 

ASEAN là việc ASEAN đã thể hiện được sức 

nặng của mình vào năm 2003, 2005 khi buộc 

các quốc gia bên ngoài như Trung Quốc, Ấn Độ, 

Australia, New Zealand và Nhật Bản ký Hiệp 

ước hữu nghị và hợp tác (TAC) với ràng buộc 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

17 

cam kết giải quyết các tranh chấp khu vực một 

cách hòa bình; Diễn đàn an ninh khu vực ARF 

của ASEAN cũng thúc đẩy một kiểu cấu trúc 

đan lồng (enmeshment) (theo cách nói của 

Evelyn Goh) [2] cho nhiều cường quốc tham gia 

với cơ chế đối thoại linh hoạt khi có sự bất đồng 

giữa các thành viên này về ARF. 

Yếu tố quan trọng được xem là đóng góp quan 

trọng cho các trường hợp thành công thời kỳ 

Hiệp hội ASEAN chính là phương cách ASEAN. 

Phương cách này cho phép đủ sự mềm dẻo cần 

thiết cho việc tập hợp sức mạnh trong điều kiện 

có sự khác biệt và đa dạng về nhiều mặt của các 

quốc gia trong Hiệp hội ASEAN.  

Tuy nhiên, khi bước sang thể chế cộng đồng thì 

yêu cầu khu vực hóa đòi hỏi sự liên kết, phối 

hợp cao hơn thời kỳ Hiệp hội. Cấu trúc các trụ 

cột xây dựng cộng đồng đã được ASEAN hoạch 

định khá rõ và các kế hoạch tổng hợp đã được 

hợp tác triển khai. Mặc dù vậy, sự thành công 

của cấu trúc này lại phụ thuộc rất lớn vào việc 

có tạo nên được một sự điều phối thống nhất 

nhịp nhàng giữa các lĩnh vực trong từng trụ cột, 

giữa các trụ cột với nhau hay không? Và trên 

tất cả là sự phụ thuộc vào ý chí thống nhất, 

quyết tâm đoàn kết xây dựng cộng đồng của cư 

dân ASEAN. Như vậy, bản thân cấu trúc và sự 

vận hành để phát triển của cộng đồng ASEAN 

đã đòi hỏi tăng cơ chế tập trung, tăng sự tự giác 

và mức độ hợp tác cao hơn thời kỳ Hiệp hội. 

Mặt khác, tiến trình toàn cầu hóa cũng khiến 

cho các vấn đề hợp tác an ninh, hợp tác kinh tế, 

hợp tác bảo vệ môi trường v.v… ngày càng 

mang tính xuyên quốc gia. 

Hơn nữa, cộng đồng ASEAN thành lập cũng là 

lúc tham vọng bành trướng tranh chấp lãnh thổ, 

tranh chấp quyền lực và ảnh hưởng của các 

cường quốc, đặc biệt là của Trung Quốc tại khu 

vực biển Đông của Đông Nam Á trở nên khốc 

liệt, căng thẳng. Tốc độ, mật độ các vấn đề, các 

sự kiện trở nên ngày càng nhanh với những diễn 

biến khó lường. Cộng đồng ASEAN non trẻ vừa 

mới thành hình đã phải đương đầu với cơn lốc 

xoáy của âm mưu “chia để trị” thâm độc và thực 

tế một số thành viên đã bộc lộ sự chao đảo làm 

ảnh hưởng tới khối đoàn kết của cộng đồng. 

Rõ ràng là, sự phát triển của cộng đồng ASEAN 

nói chung, phương cách ASEAN nói riêng đang 

đối mặt với những thách thức và khó khăn to 

lớn. Tuy nhiên theo chúng tôi, việc thành lập 

cộng đồng ASEAN, thậm chí cả việc đẩy mốc 

thành lập sớm hơn 5 năm cũng như sự lựa chọn 

phương cách ASEAN như là cơ chế vận hành 

cho cộng đồng ASEAN là quyết định đúng. Một 

mặt, chính sự biến đổi tình hình khu vực và thế 

giới nhanh và phức tạp hơn dự tính nên đã đòi 

hỏi cố kết khu vực phải chặt hơn, phải cao hơn 

vì vậy cần phải vượt qua thiết chế Hiệp hội để 

xây dựng thiết chế cộng đồng. Mặt khác, thực 

tiễn tồn tại đa dạng với những khác biệt trong 

nhiều lĩnh vực giữa các quốc gia thành viên và 

cấu trúc mở của cộng đồng với các quan hệ bên 

ngoài khu vực, đòi hỏi phải có một cơ chế mềm 

dẻo, linh hoạt và đa dạng. Vì vậy cộng đồng 

ASEAN chưa thể theo kiểu cơ chế cứng của loại 

cộng đồng siêu quốc gia (như cộng đồng EU). 

Do đó phương cách ASEAN vẫn là lựa chọn 

thích hợp hơn cả. 

Hơn nữa, phương cách ASEAN không đơn giản 

chỉ là biện pháp đối phó được lựa chọn từ thực 

tế hiện tại nói trên của ASEAN, mà sự hình 

thành, tồn tại và phát huy tác dụng của nó còn 

có cơ sở sâu sắc từ nền tảng đặc trưng văn hóa 

truyền thống độc đáo của các quốc gia ASEAN 

– đặc trưng thống nhất trong đa dạng.  

Chính đặc trưng văn hóa này đã tạo nên một sự 

khác biệt độc đáo của thực tiễn phát triển hợp 

tác khu vực ASEAN khiến cho các cuộc tranh 

luận giữa các nhà lý luận quan hệ quốc tế về 

ASEAN theo các khung phân tích: chủ nghĩa tân 

hiện thực, chủ nghĩa tự do và chủ nghĩa kiến tạo 

[9] vẫn đã và đang tiếp tục chưa thể biết kết cục 

sẽ nghiêng về bên nào bởi vì thực tiễn phát 

triển của ASEAN là khó có thể chỉ lý giải thuần 

túy theo một logic duy lý đơn nhất nào. 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

18 

Mặc dù vậy, trước thách thức to lớn của thực 

tiễn hiện tại, phương thức ASEAN của cộng đồng 

khu vực cần phải có thêm sự hỗ trợ hữu hiệu. 

Theo chúng tôi, nếu đặc trưng văn hóa độc đáo 

của khu vực đã góp phần quan trọng cho sự hình 

thành phương cách ASEAN trong quá khứ thì 

thành tố hỗ trợ hữu hiệu cho phương cách 

ASEAN trong hiện tại và tương lai chính là ý thức 

khu vực trong đó bao gồm việc xây dựng thành công 

bản sắc cộng đồng ASEAN [5]. 

Nếu yếu tố “mềm” văn hóa khu vực đã được 

xem là hộp đen bí ẩn cho các trường hợp thành 

công thời kỳ Hiệp hội ASEAN thì việc nó có còn 

linh diệu trong thời kỳ cộng đồng ASEAN hay 

không là phụ thuộc vào việc nó có thực sự được 

kiến tạo ở một cấp độ mới về chất và đủ sức 

thấm đẫm trong nhận thức của cư dân cộng 

đồng ASEAN tạo ra được một sự gắn kết, một 

sự đồng lòng trong các hành động phát triển 

cộng đồng khu vực hay không? Đó chính là lý 

do ASEAN luôn chú trọng tới bản sắc khu vực 

trong chiến lược phát triển ASEAN. 

Tuy nhiên có một thực tế là, dù đã được chú 

trọng và thúc đẩy như vậy trong nhiều năm qua 

nhưng trong các thành tố tạo dựng cộng đồng 

ASEAN hiện nay thì bản sắc cộng đồng vẫn là 

thành tố khá mờ nhạt. Mờ nhạt không chỉ vì bản 

sắc khu vực thuộc lĩnh vực văn hóa định tính 

khó đo lường hơn các lĩnh vực kinh tế, quân sự, 

chính trị, xã hội mà còn là vì nó vẫn chưa xác 

định được rõ hình hài của mình.  

Các dự án triển khai kế hoạch hành động cho 

việc tạo dựng bản sắc khu vực mà các quốc gia 

đã hợp tác thực hiện trong thời gian qua cho 

thấy vẫn chưa vượt thoát nội dung củng cố di 

sản văn hóa truyền thống vốn có của các quốc 

gia trong khu vực, giới thiệu các di sản này với 

nhau trong ASEAN hay với các đối tác ngoài 

khu vực.  

Vậy nếu chỉ giao lưu, củng cố và giới thiệu di 

sản văn hóa truyền thống hoặc thậm chí là thiết 

lập công nghệ văn hóa cho từng quốc gia thì 

liệu đã đủ để tạo ra bản sắc chung cho cộng 

đồng khu vực chưa? Theo chúng tôi các hoạt 

động đó mới chỉ tạo ra quy trình (making process) 

chứ chưa tạo được sự tiến triển (not progress). 

Đúng là cần giao lưu văn hóa, gìn giữ củng cố di 

sản, tăng cường giới thiệu vẻ đẹp đa dạng độc 

đáo của văn hóa truyền thống các quốc gia 

thành viên cộng đồng ASEAN để tạo điều kiện 

tạo dựng bản sắc cho cộng đồng khu vực nhưng 

đó chưa phải là bản sắc cộng đồng khu vực. Bản 

sắc khu vực không phải là con số cộng bản sắc văn 

hóa sẵn có của các quốc gia thành viên. Nó là 

thành quả sáng tạo xuyên văn hóa của cư dân các 

quốc gia ASEAN. Nó ở cấp độ khu vực khác với 

cấp độ quốc gia. Chỉ khi nào thành quả này xuất 

hiện thì mới có sự tiến triển và phát triển về chất 

của việc tạo dựng bản sắc cộng đồng ASEAN.  

Theo tinh thần đó thì hiện nay bản sắc khu vực 

cho cộng đồng ASEAN chưa định hình rõ. Có lẽ 

do vậy mà sự thấu hiểu, sự chia sẻ, sự gắn bó, tình 

cảm gắn kết, tư tưởng hợp tác mạnh mẽ trong cư 

dân các quốc gia thành viên cộng đồng khu vực 

ASEAN vẫn chưa được thực sự khởi động. 

Theo chúng tôi, một trong những nguyên nhân 

quan trọng khiến cho thực tiễn phát triển bản 

sắc văn hóa cộng đồng khu vực chưa mạnh mẽ 

như vậy là vì việc xác định và nhận thức về mối 

quan hệ riêng chung giữa bản sắc chung của 

văn hóa cộng đồng khu vực và bản sắc riêng của 

các quốc gia thành viên chưa được rõ ràng, 

chưa biện chứng. Một khi nhận thức còn mơ hồ 

thì chưa thể có một thực tiễn thao tác hữu hiệu 

là dễ hiểu. Trong khi đó, việc thúc đẩy phát triển 

bản sắc khu vực lại được xem như là thành tố 

ẩn chứa sức mạnh độc đáo của văn hóa Đông 

Nam Á, là thành tố hỗ trợ hữu hiệu cho sự cố 

kết của cộng đồng ASEAN trước những thử 

thách khốc liệt của các âm mưu “chia để trị” của 

nhiều thế lực cường quốc đang toan tính biển 

Đông Nam Á thành sân sau của mình.  

Từ thực tế đó, bài viết của chúng tôi muốn góp 

phần: 

1. Xác định bản sắc văn hóa cộng đồng khu vực 

ASEAN 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

19 

2. Từ cách tiếp cận xuyên văn hóa hiện đại phân 

tích cách thức sáng tạo bản sắc khu vực cho 

các thành viên của cộng đồng ASEAN góp 

phần xác định rõ hơn mối quan hệ riêng - 

chung giữa bản sắc văn hóa quốc gia và bản 

sắc văn hóa cộng đồng khu vực. 

3. Từ đó rút ra các bài học cho việc phát triển 

văn hóa Việt Nam hiện đại trong sự hợp tác 

với các quốc gia Đông Nam Á, xây dựng và 

phát triển văn hóa cộng đồng ASEAN.  

2. XÂY DỰNG BẢN SẮC CỘNG ĐỒNG 

ASEAN TIẾP CẬN TỪ LÝ THUYẾT XUYÊN 

VĂN HÓA HIỆN ĐẠI 

Cội nguồn văn hóa bản địa và các ảnh hưởng 

văn hóa chung trong lịch sử đã tạo nên sợi dây 

bền chắc của sự thống nhất, xâu chuỗi các nền 

văn hóa đa sắc màu của các dân tộc, các quốc 

gia Đông Nam Á thành một chuỗi hạt văn hóa 

độc đáo. Đó cũng là điểm tựa cho bản sắc khu 

vực thời kỳ Hiệp hội ASEAN. Tuy nhiên theo 

chúng tôi, dù hành trang văn hóa quá khứ là 

rất quý giá và là nền tảng để tiếp tục phát triển 

văn hóa nhưng nếu bản sắc cộng đồng ASEAN 

chỉ gồm các yếu tố truyền thống thì khó có thể 

đủ để đáp ứng yêu cầu văn hóa khu vực của 

cộng đồng khu vực hiện đại. Bởi vì bản sắc khu 

vực hiện đại phải gắn chặt với lợi ích khu vực 

hiện đại, gắn chặt với cấp độ hiện đại và phát 

triển của văn hóa. Do đó bản sắc truyền thống 

là cần nhưng chưa đủ.  

Bản sắc khu vực (BSKV) hiện đại đòi hỏi một 

cấp độ hợp tác mới. BSKV hiện đại không hình 

thành tự phát hay chỉ hình thành dưới các tác 

nhân ngoại sinh và cũng không phải là số cộng 

của văn hóa các quốc gia thành viên mà đó là 

thành quả sáng tạo văn hóa của cư dân cộng 

đồng khu vực trong sự phát triển ý thức khu 

vực theo phương thức xuyên văn hóa 

(transculture). Một phương thức phát triển 

văn hóa lên một cấp độ mới trong bối cảnh 

tương tác văn hóa toàn cầu mà Mikhail 

Epstein - Giáo sư lý luận văn hóa và văn học 

Nga tại Trường đại học Emory Atlanta Georgia 

Hoa Kỳ đã phát hiện và đề xướng.  

Để hiểu rõ hơn lý do vì sao sự phát triển bản 

sắc khu vực ASEAN lại cần theo phương thức 

xuyên văn hóa, chúng tôi xin trở lại vấn đề 

giao lưu hợp tác văn hóa, sự va chạm, sự đụng 

độ văn hóa và cách giải quyết của phương 

thức xuyên văn hóa mà Mikhail Epstein [7] đã 

đề xuất.  

Chúng ta biết rằng “Bản chất con người không 

phải là cái trừu tượng cố hữu của cá nhân riêng 

biệt, trong tính hiện thực của nó, bản chất con 

người là tổng hòa những quan hệ xã hội” [1]. Vì 

vậy, xu thế mở rộng kết nối quan hệ xã hội của 

cá nhân hay cộng đồng trên quy mô ngày càng 

rộng lớn là xu thế thuộc về bản chất của xã 

hội loài người. Thực tế sự kết nối (cưỡng bức 

hay tự nguyện) giữa cá nhân, cộng đồng hay 

quốc gia đã bắt đầu ngay từ khi xã hội con 

người được thiết lập và tiếp tục mở rộng theo 

từng nấc thang phát triển của lịch sử nhân 

loại. Đi cùng với đó là sự giao lưu, giao thoa, 

lan tỏa văn hóa và cũng là quá trình va chạm, 

xung đột thậm chí là đồng hóa văn hóa. Khi giao 

lưu văn hóa đã ở quy mô toàn cầu thì nhân loại 

lại còn phải đối mặt với một dự báo tương lai 

bất ổn tàn khốc của viễn cảnh đụng độ giữa các 

nền văn minh bao gồm trong đó cả sự đụng độ 

do mâu thuẫn sắc tộc, tôn giáo. 

Vậy phải làm thế nào để tránh được đụng độ 

văn hóa khi vẫn muốn bảo lưu và phát triển 

bản sắc riêng của mình trong quá trình tương 

tác giao lưu với những nền văn hóa khác? Làm 

thế nào để khi hợp thành một khối từ nhiều 

sự khác biệt thì sự hợp nhất này không làm 

suy yếu các nền văn hóa riêng, trái lại có thể 

làm nên sức mạnh hệ thống? Và liệu sự đụng 

độ giữa các nền văn minh có phải là tương lai 

không thể tránh khỏi của nhân loại hay không?  

Chúng ta có thể tìm thấy một phần câu trả lời 

cho các câu hỏi trên từ lý thuyết xuyên văn 

hóa của Mikhail Epstein [7]. 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

20 

Mikhail Epstein đã chỉ rõ văn hóa có khả năng 

tự thấu vượt và ông gọi đó là Transculture 

được tạm dịch là xuyên văn hóa. Ông cho rằng 

văn hóa là một hệ thống mở, năng động có 

khả năng tự xuyên qua đường biên giới tự 

thân để mở ra một cấp độ mới cho sự phát 

triển của mình: “Bằng cách vượt qua những 

giới hạn “tự nhiên” hay “những lớp văn hóa đầu 

tiên” (First order culture) chiều kích xuyên văn 

hóa mở ra cấp độ tiếp theo cho sự tự do của 

con người vượt khỏi sự phụ thuộc vào các biểu 

trưng, sự mê đắm ý thức hệ, lòng cuồng tín yêu 

nước vốn là những thứ thuộc về chúng ta với 

tư cách là thành viên của một cộng đồng văn 

hóa nào đó… Xuyên văn hóa thiết lập những 

bản sắc mới trong tập mờ (Fuzziness) trong 

giao thoa (Interference)… mô hình xuyên văn 

hóa không phải chỉ là một lĩnh vực của tri thức 

mà còn là một phương thức (Mode) của tồn tại 

và là nơi định vị những điểm giao của các nền 

văn hóa” [7]. 

Tuy nhiên nếu vượt qua giới hạn của bản sắc 

văn hóa tự thân để tiến vào sự tự do giao lưu 

kết nối văn hóa, sáng tạo những bản sắc mới 

theo phương thức xuyên văn hóa thì có làm 

mất đi bản sắc văn hóa riêng của các đối tượng 

giao lưu? MiKhail Epstein chỉ rõ logic vì sao 

xuyên văn hóa không làm mất đi bản sắc riêng 

trong quá trình tương tác văn hóa “Sự quá độ 

của con người từ tự nhiên đến văn hóa không 

làm cho họ mất đi cơ thể tự nhiên của họ, ngược 

lại cơ thể con người đòi hỏi sức mạnh thể chất 

mới và biểu cảm mới thông qua sự trau dồi 

những năng lực thể chất và áp dụng những hiệu 

quả của những hoạt động biểu trưng như: nói, 

khiêu vũ, vẽ, viết, đào luyện nghệ thuật, thương 

mại và thể thao. Tương tự như vậy, hoạt động 

xuyên văn hóa không làm rời bỏ bản sắc cốt lõi… 

Thực tiễn xuyên văn hóa không làm giảm bớt 

bản sắc, không đối đầu với bản sắc mà đó là cách 

mở rộng những giới hạn bản sắc tộc người, nghề 

nghiệp, ngôn ngữ của chúng ta và những bản sắc 

khác để đến với cấp độ mới của sự “xác định và 

không xác định”, sẽ áp đặt những giới hạn mới, 

những kiểu tượng trưng mới” [7]. 

Thật vậy, xuyên văn hóa khởi phát từ tự thân 

văn hóa trước yêu cầu của thực tiễn và đã thể 

hiện sự thành công trong các trường hợp tồn 

tại bền vững của các quốc gia đa dân tộc, đa 

văn hóa trong lịch sử. Đó là những minh 

chứng cho khả năng “tự thấu vượt” xuyên văn 

hóa của văn hóa. Ở đó nhiều cộng đồng nhỏ 

đa dạng văn hóa nhưng đã liên kết thành công 

để tạo được quốc gia và các nền văn hóa riêng 

trong đó vẫn giữ được bản sắc riêng đồng thời 

mở rộng tiếp biến văn hóa với các nền văn hóa 

khác tạo dựng nên bản sắc văn hóa quốc gia. 

Các quốc gia đa dân tộc ở Đông Nam Á trong 

đó có Việt Nam đã cung cấp những ví dụ điển 

hình và thống nhất trong đa dạng chính là một 

dạng thức thể hiện sự thành công của hợp tác 

xuyên văn hóa trong quá khứ tại khu vực 

Đông Nam Á. 

Tuy nhiên, xuyên văn hóa mà MiKhail Epstein 

đề xuất là ở một vòng xoáy phát triển cao hơn 

xuyên văn hóa của thời cổ đại [7]. Thời gian 

hiện đại không cho phép diễn biến tự phát kéo 

dài hàng ngàn năm, do đó đòi hỏi phải có sự 

tự giác thức ngộ “định vị được những điểm giao 

của các nền văn hóa” trong tương tác, chủ 

động hợp tác, tạo lập “bản sắc mới” vì lợi ích 

chung của các bên hợp tác. MiKhail Epstein 

coi đó là “Sự giải phóng con người khỏi những 

ràng buộc của văn hóa tự thân, đó là tiến trình 

vượt qua văn hóa, đi vào tình trạng hậu văn hóa 

(Postcultural Condition) được định hình một 

cách kỹ thuật bởi những quan hệ giao tiếp 

đương đại có tính toàn cầu… Xuyên văn hóa là 

bước tiếp theo hành trình con người tìm kiếm tự 

do” [7]. Xem vậy thì kịch bản đụng độ giữa các 

nền văn minh không nhất thiết là viễn cảnh bi 

thảm nếu như nhân loại kịp thời thức ngộ, kịp 

cùng nhau bước vào hành trình tự do này. 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

21 

Trở lại vấn đề xây dựng bản sắc khu vực 

ASEAN. Cách tiếp cận từ lý thuyết xuyên văn 

hóa của MiKhail Epstein [7] đã gợi mở cho 

chúng ta một cái nhìn sâu sắc hơn toàn diện 

hơn về các đặc trưng của bản sắc khu vực và 

nhờ đó mà việc hoạch định kế hoạch để tạo 

dựng BSKV cũng sẽ rõ ràng hơn.  

Trước hết chúng ta nhìn rõ hơn về các đặc 

điểm tình hình thực tiễn của khu vực tác động 

đến việc xây dựng văn hóa cộng đồng ASEAN. 

Đặc điểm có thể thấy rõ trước hết là, cộng đồng 

ASEAN được thừa hưởng một di sản văn hóa quý 

giá của khu vực trong lịch sử. Đó là các kinh 

nghiệm tương tác xuyên văn hóa giữa các nền 

văn hóa khác biệt để tạo nên và giữ vững được 

sự thống nhất trong từng quốc gia và sau này trở 

thành truyền thống thống nhất trong đa dạng 

của Hiệp hội ASEAN. Đó cũng chính là cội 

nguồn của một đặc trưng văn hóa rất quý giá 

của văn hóa các quốc gia trong khu vực: đặc 

trưng khoan dung văn hóa. Để bước vào được 

lộ trình xuyên văn hóa thì phải khoan dung 

nghĩa là phải tôn trọng cái khác của người 

khác để người khác cũng tôn trọng cái khác 

của mình. Đó là chìa khóa để mở cửa lộ trình 

và cũng là van an toàn trong suốt lộ trình hợp 

tác và tương tác văn hóa. Coi thường văn hóa 

của người khác, áp đặt văn hóa hay đồng hóa 

văn hóa là đóng cửa cơ hội được bước vào 

khung trời tự do, được phát triển trong hòa 

bình, là làm suy thoái đa dạng văn hóa, dẫn 

đến những xung đột văn hóa và châm ngòi cho 

chiến tranh. 

Bản sắc văn hóa nông nghiệp của các dân tộc 

Đông Nam Á tạo cho họ một tâm tính hiền 

lành, yêu thiên nhiên, yêu hòa bình. Do đó dù 

đa sắc màu văn hóa nhưng cư dân Đông Nam 

Á vẫn có thể chấp nhận tồn tại bên nhau, dựa 

vào nhau, đùm bọc lẫn nhau. Câu ca dao của 

Việt Nam: “Bầu ơi thương lấy bí cùng. Tuy rằng 

khác giống nhưng chung một giàn” có thể được 

xem như là một tổng kết điển hình cho tinh 

thần này. Đó cũng chính là cội nguồn của 

nguyên tắc đồng thuận của phương cách 

ASEAN - một nguyên tắc mà các văn hóa duy 

lý của Phương Tây rất khó chấp nhận. Tự 

nguyện đồng thuận khi có xung đột lợi ích, khi 

có sự khác biệt đòi hỏi phải có tinh thần khoan 

dung bởi vì khoan dung ngoài việc chấp nhận 

cái khác biệt còn là tinh thần bao dung cái 

khiếm khuyết, giúp đỡ sự khó khăn. Đây là 

logic của tình cảm và logic của văn hóa, nó 

nằm ngoài logic duy lý, nhưng tạo nên một sức 

mạnh đoàn kết, một truyền thống nhẫn nại 

chờ đợi dìu dắt nhau cùng đi lên từ những 

xuất phát không đồng đều - điều mà tính cạnh 

tranh quyết liệt thường loại bỏ. Để xây dựng 

cộng đồng ASEAN từ thực tiễn đa dạng hiện 

nay thì chắc chắn khoan dung là một đặc trưng 

quan trọng mà bản sắc cộng đồng ASEAN phải 

kế thừa và gìn giữ. 

Một bản sắc khác cũng rất quý giá có được từ 

kinh nghiệm xuyên văn hóa trong lịch sử 

tương tác của văn hóa Đông Nam Á là tính mở 

và tính năng động trong việc tiếp biến tinh hoa 

văn hóa. Lịch sử tiếp biến các thành tựu văn 

hóa như ngôn ngữ, chữ viết, tôn giáo, nghệ 

thuật, v.v.. từ các văn hóa ngoài khu vực cho 

thấy nội lực xuyên văn hóa của các nền văn 

hóa Đông Nam Á là mạnh mẽ. Do vậy đã có 

thể tiếp nhận làm giàu thêm văn hóa của mình 

nhưng không bị đánh mất bản sắc. Rõ ràng 

trong bối cảnh hội nhập toàn cầu đây là một 

năng lực văn hóa cần được phát huy trong bản 

sắc văn hóa cộng đồng ASEAN hiện đại trong 

bối cảnh hội nhập toàn cầu. 

Tất nhiên điều cần gìn giữ nhất không thể để 

mất trong bản sắc văn hóa cộng đồng ASEAN 

còn chính là tính đa sắc của văn hóa các quốc 

gia ASEAN và ở đây mối quan hệ riêng – 

chung phải được nhận thức rõ ràng. Đương 

nhiên sự độc đáo của mỗi nền văn hóa thành 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

22 

viên là sẵn có nhưng ở tầm vóc bản sắc khu 

vực thì phải được tổng hợp như thế nào để khi 

giới thiệu, khi trưng bày cho thấy đó không 

phải là một tập hợp ngẫu nhiên của sự đa dạng 

mà đó phải là sự đa sắc của kết nối. Điều này 

đòi hỏi phải hiểu sâu sắc tính thống nhất trong 

đa dạng của văn hóa các quốc gia Đông Nam 

Á. Nói cách khác bản sắc đa dạng của văn hóa 

cộng đồng ASEAN không phải là số cộng các 

đa sắc riêng lẻ từng thành viên mà là sự thăng 

hoa đa sắc của kết nối cộng đồng. Sự thăng 

hoa này không làm nghèo bản sắc riêng mà 

làm giàu cho bản sắc chung. Sự thăng hoa bản 

sắc riêng trong sự kết nối chúng với nhau để 

làm nên bản sắc chung của cộng đồng không 

làm yếu đi cái riêng mà ngược lại làm cho cái 

riêng được làm giàu lên, tỏa sáng hơn trong sự 

tích hợp chung. Đó chính là tinh thần căn bản 

của tương tác xuyên văn hóa. Do đó việc gia 

tăng giới thiệu di sản văn hóa của các quốc gia 

thành viên trong các kế hoạch hợp tác văn hóa 

ASEAN sẽ không phải chỉ đơn thuần là ai có 

cái gì thì cứ thế giới thiệu, cứ thế trình diễn 

mà còn cần một sự phối hợp của tầm vóc tư 

duy văn hóa khu vực. Để cho cư dân cộng 

đồng ASEAN khi thưởng thức sẽ cảm nhận 

được cái riêng của mình trong sự hòa hợp với 

cái chung. MiKhail Epstein đã chỉ rõ “Mặc dù 

xuyên văn hóa phụ thuộc vào nỗ lực từng cá 

nhân để vượt qua tính đồng nhất trong các nền 

văn hóa đặc thù nhưng ở một cấp độ khác là một 

quá trình tương tác trong đó cá thể nhận rõ hơn 

mình “ở ngoài” một nền văn hóa cá biệt nào đó, 

“ở ngoài” những giới hạn quốc gia, chủng tộc, 

giới, hệ tư tưởng và những giới hạn khác… và 

nhận ra vị trí của mình trên biên độ những nền 

văn hóa hiện tồn” [7]. 

Trong bối cảnh kinh tế, văn hóa của xã hội 

hiện đại, trong sự du nhập và ảnh hưởng của 

văn hóa toàn cầu với những xung đột văn hóa 

tộc người, tôn giáo rất phức tạp thì không thể 

trông cậy vào sự kế thừa di sản một cách tự 

phát mà cần phải chủ động thúc đẩy mạnh mẽ 

sự tuyên truyền về các di sản truyền thống 

trong nhận thức của cư dân các quốc gia 

thành viên ASEAN việc thừa kế và phát huy 

bản sắc văn hóa truyền thống trong xây dựng 

bản sắc văn hóa cộng đồng ASEAN cần phải 

được xác định rõ ràng hơn và phải được nâng 

lên cao hơn ở tầm vóc kết nối khu vực. Các 

thông điệp về bản sắc văn hóa cộng đồng này 

phải được thể hiện rõ ràng trong từng kế 

hoạch hành động tổng thể, cụ thể trong từng 

dự án hợp tác ASEAN. 

Như đã nói, bản sắc khu vực hiện đại không 

thể chỉ bao gồm các bản sắc truyền thống. 

Phát triển xuyên văn hóa hiện đại đòi hỏi phải 

có tính hiện đại trong văn hóa. Đó là yêu cầu 

của tiến trình toàn cầu hóa. Toàn cầu hóa đặc 

biệt là sau thập niên 90 của thế kỷ XX đến nay 

đã trở nên hết sức mạnh mẽ và trở thành một 

xu thế không thể đảo ngược. Tham gia vào 

tiến trình hội nhập này không chỉ là vấn đề mở 

rộng quan hệ mà quan trọng hơn là phải kết 

nối, phải hòa nhập được các giá trị, các chuẩn 

mực, các định chế của toàn bộ nền kinh tế, 

chính trị, xã hội, văn hóa của quốc gia hay của 

khu vực vào các giá trị, các chuẩn mực và định 

chế đã được xác định là mang tính quốc tế. 

Các yêu cầu đó đòi hỏi văn hóa phải giàu tính 

hiện đại bởi vì đó là nền tảng để tạo ra chất 

lượng tốt cho nguồn nhân lực, năng lực tốt 

cho thể chế quản lý - những nhân tố nội sinh 

quyết định sức mạnh để hội nhập và tồn tại 

được trong dòng chảy hội nhập toàn cầu đầy 

cạnh tranh và thách thức hiện nay. Dưới góc 

độ phát triển xuyên văn hóa thì tăng tính hiện 

đại cho văn hóa là tăng tính kết nối của xuyên 

văn hóa hiện đại.  

Chúng ta biết rằng tính hiện đại được hiểu 

theo nhiều cách trong những giai đoạn lịch sử 

khác nhau và không phải đã hoàn toàn được 

thống nhất (thời cận đại khi chủ nghĩa tư bản 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

23 

đang trở thành trung tâm của phát triển thì hạt 

nhân của tính hiện đại là công nghệ của chủ 

nghĩa tư bản Phương Tây và không ít trường hợp 

người ta đã đồng nhất hiện đại hóa với Phương 

Tây hóa. Nhưng càng ngày khái niệm tính hiện 

đại càng được gắn chặt với chủ thể văn hóa (do 

ai thực hiện và nhằm đem lại lợi ích cho ai?) do 

đó khái niệm tính hiện đại dần được khái quát 

với nội hàm toàn diện hơn nhưng cũng đa dạng 

hơn). Tuy nhiên căn cứ vào hai thuộc tính căn 

bản của nội hàm khái niệm văn hóa (thuộc tính 

sáng tạo và thuộc tính bản sắc) chúng ta vẫn 

có thể tạm xác định các đặc trưng của tính 

hiện đại trong văn hóa.  

Thuộc tính sáng tạo của văn hóa được đặt trên 

nền tảng của tri thức và thể hiện ở thành tựu 

vận dụng tri thức vào việc phục vụ cho chất 

lượng sống của con người. Do đó tính hiện đại 

của văn hóa trước hết phải được thể hiện ở 

một hệ tri thức hiện đại. Đó là hệ tri thức chủ 

yếu dựa trên khoa học và công nghệ duy lý, 

hợp lý hóa có tính quốc tế, được tích lũy với 

tốc độ nhanh và thường xuyên biến đổi cập 

nhật, đồng thời cũng thể hiện ở trình độ tiên 

tiến của nền khoa học và kỹ thuật của quốc 

gia chủ thể. 

Tuy nhiên cần lưu ý rằng, sự có mặt của hệ tri 

thức hiện đại và nền khoa học kỹ thuật tiên 

tiến không phải được xét từ khía cạnh ngoại 

sinh mà chủ yếu phải là yếu tố nội sinh. Nghĩa 

là tại quốc gia của chủ thể văn hóa đó có hay 

không cơ chế cho phép liên kết và tổ chức được 

các tri thức hiện đại và phát triển được một nền 

khoa học kỹ thuật tiên tiến. Nói cách khác, quốc 

gia đó có thể thiết lập và vận hành được một nền 

giáo dục đủ năng lực để đem đến hệ tri thức hiện 

đại cho các chủ nhân văn hóa hay không và để 

nhờ đó mà xây dựng và phát triển được một nền 

khoa học và kỹ thuật tiên tiến của mình hay 

không? 

Ở thuộc tính bản sắc thì văn hóa hiện đại dù 

vẫn đặt trên cơ sở bản sắc văn hóa truyền 

thống nhưng lại đòi hỏi loại bỏ những giá trị, 

những truyền thống và thói quen của quá khứ 

không còn phù hợp với xã hội hiện đại, đồng 

thời hình thành được những giá trị mới, truyền 

thống mới và phong cách sống phù hợp với xã 

hội hiện đại.  

Với những thuộc tính trên, tính hiện đại của 

văn hóa chủ yếu được xây dựng và phát triển 

ở các quốc gia thành viên. Tuy nhiên ở tầm 

vóc khu vực thì chiều kích xuyên văn hóa của 

văn hóa hiện đại sẽ tạo nên một sự chủ động 

liên kết, thúc đẩy đầy tiềm năng:  

Thứ nhất, dưới góc độ hợp tác tạo dựng bản 

sắc hiện đại cho văn hóa cộng đồng ASEAN, 

nội dung hợp tác sẽ mở rộng ra lĩnh vực hợp 

tác xây dựng một nền giáo dục tiên tiến, một 

nền khoa học kỹ thuật hiện đại, cũng như 

phong cách sống hiện đại trên bình diện khu 

vực. Trước hết là việc xây dựng các chuẩn 

mực giáo dục hiện đại chung cho các cấp học, 

phát triển văn hóa đánh giá chất lượng giáo 

dục trong các quốc gia ASEAN. Từ đó tăng 

tính liên thông trong chương trình đào tạo 

giáo dục các cấp giữa các quốc gia trong cộng 

đồng ASEAN, khuyến khích phát triển du học 

Đông Nam Á ở các cấp học, tạo nên tình trạng 

cạnh tranh chất lượng và thúc đẩy chất lượng 

giáo dục của các quốc gia trong cộng đồng 

phát triển. Các công dân cộng đồng ASEAN có 

thể lựa chọn trường học cho con mình ở tất 

cả các cấp học trong các quốc gia cộng đồng 

ASEAN vì vậy các trường kém chất lượng sẽ 

không thể tồn tại. Quá trình giao lưu giáo dục 

này tạo điều kiện cho các nền văn hóa trong 

cộng đồng tăng tính giao lưu tương tác và hòa 

hợp để phát triển.  

Thứ hai, sự thúc đẩy gia tăng tính hiện đại 

trong bản sắc văn hóa khu vực sẽ tạo nên sự 

kết nối tốt hơn cho 3 trụ cột phát triển cộng 

đồng ASEAN. Gia tăng tính hiện đại của giáo 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

24 

dục là cơ sở để phát triển nền khoa học kỹ 

thuật hiện đại và đó cũng là cơ sở để phát 

triển các trụ cột kinh tế, quốc phòng an ninh 

cũng như gia tăng vị thế cho cộng đồng 

ASEAN trên sân chơi hội nhập quốc tế. Mặt 

khác, gia tăng tính hiện đại của văn hóa khu 

vực sẽ tác động tốt đến các thành tố khác của 

trụ cột cộng đồng văn hóa xã hội bởi vì một xã 

hội hiện đại muốn phát triển thì chỉ có thể đặt 

trên nền tảng của nền văn hóa hiện đại.  

Thứ ba, tính hiện đại của văn hóa là thuộc tính 

chung cho tất cả các nền văn hóa hiện đại, tuy 

nhiên bản sắc hiện đại trong văn hóa cộng 

đồng ASEAN sẽ không phải là tính hiện đại 

chung chung mà sẽ được xây dựng theo tinh 

thần xuyên văn hóa với những đặc điểm đặc 

thù của văn hóa ASEAN chẳng hạn phong cách 

sống năng động và hiện đại của chủ nhân văn 

hóa ASEAN sẽ khác biệt với phong cách sống 

năng động hiện đại của người Mỹ hay người 

Châu Âu. Tính hiện đại theo tinh thần xuyên 

văn hóa ASEAN sẽ là tính hiện đại mở theo 

chiều ngang (liên kết mở với bên ngoài) và kết 

nối chặt theo chiều dọc (thấm đẫm văn hóa 

truyền thống). Nói khác đi đó sẽ là sự cộng tồn 

đặc sắc truyền thống và hiện đại của bản sắc 

khu vực ASEAN. 

Tóm lại trên nền tảng di sản kinh nghiệm 

tương tác xuyên văn hóa giữa các nền văn hóa 

khác biệt giữa các quốc gia Đông Nam Á và 

truyền thống thống nhất trong đa dạng trong 

quá khứ, đặc trưng văn hóa khu vực của cộng 

đồng ASEAN cần phải được tích hợp thêm các 

đặc trưng văn hóa hiện đại để có một hình hài 

rõ nét hơn phù hợp hơn. Cụ thể: 

1. Bảo lưu và thăng hoa sự đa sắc độc đáo của 

bản sắc văn hóa thống nhất trong đa dạng 

của các quốc gia Đông Nam Á trong trình 

độ tương tác xuyên văn hóa hiện đại. Nhờ 

đó tạo nên sự kết nối sáng tạo để có một 

chất lượng văn hóa đa sắc ở cấp độ khu 

vực, khu biệt với văn hóa các khu vực khác.  

2. Bảo lưu và phát huy đặc trưng khoan dung 

văn hóa trong truyền thống đoàn kết, đùm 

bọc, đồng thuận của văn hóa Đông Nam Á. 

3. Bảo lưu và phát huy tính sáng tạo, mở và 

năng động trong tiếp biến văn hóa để tăng 

tính hội nhập của văn hóa khu vực ASEAN. 

4. Tạo dựng bản sắc văn hóa hiện đại của 

cộng đồng ASEAN trên cơ sở hợp tác phát 

triển liên thông, kết nối các nền giáo dục 

và khoa học kỹ thuật trong cộng đồng 

ASEAN để phát huy sức mạnh hệ thống của 

cộng đồng, tăng tính hiện đại cho giáo dục 

và khoa học kỹ thuật của các quốc gia cộng 

đồng ASEAN.  

5. Sáng tạo một phong cách văn hóa ASEAN 

hiện đại, trẻ, năng động và đồng thuận theo 

phương cách cộng tồn đặc sắc truyền 

thống và hiện đại của bản sắc văn hóa 

Đông Nam Á.  

3. MỘT SỐ BÀI HỌC CHO VIỆC PHÁT 

TRIỂN VĂN HÓA VIỆT NAM HIỆN ĐẠI 

TRONG ĐỊNH HƯỚNG TƯƠNG TÁC 

XUYÊN VĂN HÓA ĐỂ TẠO DỰNG VÀ 

PHÁT TRIỂN VĂN HÓA CỘNG ĐỒNG 

ASEAN 

Trong cộng đồng ASEAN, Việt Nam là một 

trong những thành viên điển hình cho đặc 

trưng đa tộc người, đa văn hóa của các quốc 

gia Đông Nam Á. Từ thời kỳ cổ đại, tính nhất 

thể hóa cao của văn hóa Đông Sơn của người 

Việt cổ đã tạo ra một nền tảng vững chắc giúp 

cộng đồng Lạc Việt ở vùng đồng bằng sông 

Hồng, sông Mã trở thành cộng đồng đa văn 

hóa đặc biệt trong khối Bách Việt vượt qua 

được thử thách khắc nghiệt nhất của lịch sử 

cổ đại là nguy cơ bị Hán hóa suốt gần 10 thế 

kỷ. Lịch sử dựng nước và giữ nước trong hàng 

ngàn năm của Việt Nam từ thời Văn Lang - Âu 

Lạc đến khi trở thành một Đại Việt hùng mạnh 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

25 

ở khu vực Đông Nam Á là lịch sử tập hợp, cố 

kết sức mạnh đoàn kết của tộc người Việt với 

nhiều dân tộc anh em trong lãnh thổ. Nhờ đó, 

trước những bước ngoặt to lớn của Việt Nam 

vào thời trung đại, khi lãnh thổ đất nước có 

cơ hội mở rộng gấp đôi về phía Nam, trước 

yêu cầu nhất thể hóa sức mạnh của nhiều 

cộng đồng dân tộc để khai phá Nam Bộ, người 

Việt với kinh nghiệm của một dân tộc chủ thể 

của cộng đồng đa dân tộc trong nhiều thế kỷ, 

đã thực hiện tốt vai trò trung tâm, tập hợp và 

chung lưng với các nhóm cư dân nhiều tộc 

người khác đang có cụm đơn lẻ hoặc mới gia 

nhập vào Nam Bộ để cùng khai phá, xây dựng 

và phát triển thành công vùng đất mới. Cùng 

với tiến trình đó, văn hóa Việt đã trở về với 

cội nguồn Đông Nam Á sau nhiều thế kỷ bị 

hút vào vòng quay ngoại vi của trung tâm văn 

hóa Trung Hoa. Cơ tầng văn hóa Đông Nam 

Á và các yếu tố tiếp biến sâu sắc và văn hóa 

Đông Á trong văn hóa Việt là cơ sở để người 

Việt và các tộc người ở Nam Bộ lúc đó 

(Khmer, Chăm, Hoa…) dễ dàng gắn kết theo 

phong cách thống nhất trong đa dạng, vốn đã 

trở thành đặc điểm đặc sắc của văn hóa Việt 

Nam. Sứ mệnh và khả năng tạo được chất keo 

kết dính các chuỗi hạt đặc sắc của nhiều tộc 

người thành một vòng chuỗi văn hóa Việt 

Nam bền vững trong lịch sử cho thấy văn hóa 

Việt Nam có thể được xem là nền văn hóa 

giàu kinh nghiệm và điển hình cho khả năng 

hợp tác xuyên văn hóa trong thời kỳ phát 

triển văn hóa truyền thống của các quốc gia 

tại khu vực Đông Nam Á.  

Thành công của truyền thống và kinh nghiệm 

đó với Việt Nam là một di sản quý báu. Nhưng 

nó sẽ không thể tồn tại và phát huy tốt nếu 

chủ nhân văn hóa hiện nay không thấu hiểu, 

không thấm thía và không cố gắng gìn giữ, đặc 

biệt là trong bối cảnh xung đột sắc tộc, tôn 

giáo, văn hóa trên thế giới ngày càng trở nên 

phức tạp. Vì vậy bài học trước hết cho văn hóa 

Việt Nam hiện đại là cần phải xác định định 

hướng nhận thức đúng đắn về bản sắc văn hóa 

Việt Nam. Đó không thể chỉ là bản sắc của riêng 

văn hóa tộc người Việt (Kinh) mà đó luôn là bản 

sắc tích hợp xuyên văn hóa của văn hóa Việt với 

văn hóa các tộc người trong gia đình dân tộc 

Việt Nam. Trên cơ sở nhận thức đó, việc giáo 

dục văn hóa Việt Nam cần phải chú trọng bảo 

tồn sự đa sắc của văn hóa Việt Nam bằng một 

thái độ trân trọng, bảo tồn tất cả các tinh hoa 

văn hóa các tộc người dù là đa số hay thiểu 

số trong cộng đồng dân tộc Việt Nam. Đó 

cũng chính là cơ sở để văn hóa Việt Nam tham 

gia tích cực vào tiến trình tương tác xuyên 

văn hóa với văn hóa các quốc gia Đông Nam 

Á trong cộng đồng ASEAN bởi vì ngoài bề dày 

kinh nghiệm quý báu về tương tác xuyên văn 

hóa thì còn có may mắn là ở Việt Nam có mặt 

hầu hết các tộc người đang sinh sống trên 

lãnh thổ của khu vực Đông Nam Á.  

Như đã phân tích, văn hóa cộng đồng ASEAN 

không chỉ bao gồm các di sản văn hóa truyền 

thống mà còn phải mang tính hiện đại. Tương 

tác xuyên văn hóa để hình thành bản sắc văn 

hóa cộng đồng ASEAN phải là tương tác đặt 

trên cơ sở và hướng tới tính hiện đại của văn 

hóa. Điều này đòi hỏi Việt Nam phải nỗ lực gia 

tăng tính hiện đại cho nền văn hóa của mình và 

chủ động kết nối, tương tác để tạo dựng bản sắc 

hiện đại cho văn hóa cộng đồng ASEAN. Ở lĩnh 

vực này Việt Nam cần phải rút ra bài học khi để 

cho sự bị động lấn át khiến cho quá trình hiện 

đại hóa nền văn hóa của Việt Nam hiện đang 

gặp nhiều khó khăn. 

Từ năm 1986, đặc biệt là sau Hội nghị lần thứ 

năm của Ban chấp hành Trung ương Đảng 

khóa VIII “Xây dựng và phát triển văn hóa Việt 

Nam tiên tiến đậm đà bản sắc dân tộc”, Việt 

Nam đã chủ động đổi mới, nhấn mạnh đổi mới 

tư duy và quả quyết rằng đổi mới giáo dục và 

quốc sách. Nhưng trên thực tế Việt Nam đã để 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

26 

cho nền giáo dục rơi vào tình trạng lúng túng bị 

động trong một thời gian dài. Hàng thập kỷ 

trôi qua giáo dục Việt Nam vẫn chưa thể xây 

dựng được một định chế bảo đảm vững chắc 

cho việc tổ chức được một thế hệ tri thức 

hiện đại.  

Do chưa thể tạo dựng và phát triển một hệ tri 

thức hiện đại cho nguồn nhân lực của Việt 

Nam nên nền kinh tế xã hội Việt Nam thiếu nội 

lực để tiếp nhận và chuyển giao thành công 

khoa học công nghệ. Dù ở thời kỳ hiện đại, vị 

thế của Việt Nam không phải là thấp, thậm chí 

còn được đánh giá cao, nhưng trong hợp tác, 

kinh tế Việt Nam vẫn ở vị thế là quốc gia có 

trình độ lực lượng sản xuất thấp, cơ sở kinh tế 

và xã hội chưa phát triển và vẫn luôn ở thế bị 

động trong tiếp nhận và chuyển giao công 

nghệ. Do đó dù chủ động mở cửa, có nhiều cơ 

hội tiếp xúc giao lưu rộng rãi và thuận lợi với 

nhiều nền văn hóa của nhiều dân tộc trên thế 

giới nhưng sự yếu kém và bị động của quản lý 

vĩ mô ở các lĩnh vực “đầu tàu” như giáo dục và 

văn hóa lãnh đạo đã đẩy văn hóa Việt Nam 

hiện đại vào trong tình trạng không kiểm soát 

được sự phát triển tự phát, khiến cho xuất 

hiện sự tha hóa trong đạo đức và lối sống của 

một bộ phận không nhỏ trong xã hội Việt Nam, 

làm suy yếu nội lực của văn hóa Việt Nam.  

Việc trở thành thành viên của cộng đồng 

ASEAN với định hướng tương tác xuyên văn 

hóa để tạo dựng bản sắc hiện đại cho văn hóa 

cộng đồng ASEAN có thể là một cơ may mới 

cho văn hóa Việt Nam. Nếu Việt Nam học được 

bài học thấm thía về sự tụt hậu tính hiện đại 

trong văn hóa thì việc tập trung thúc đẩy tính 

hiện đại cho văn hóa, trước hết là tính hiện đại 

cho giáo dục Việt Nam trong cơ chế liên thông, 

hợp tác phát triển giáo dục với các quốc gia 

cộng đồng ASEAN là một chiến lược rất quan 

trọng cần nắm bắt và nỗ lực thực hiện. Về vấn 

đề này Việt Nam còn phải rất chú trọng vượt 

qua sức ỳ của tính bị động. Việt Nam cần phải 

nhận thức rõ về lợi ích tương tác xuyên văn 

hóa để chủ động thúc đẩy tương tác tạo đà 

đột phá cho tính hiện đại của văn hóa Việt 

Nam, đem hết kinh nghiệm và tâm sức để 

cùng các quốc gia trong cộng đồng ASEAN 

tạo dựng bằng được tính hiện đại cho văn hóa 

cộng đồng ASEAN.  

Thực tiễn xây dựng cộng đồng ASEAN đang 

cho thấy một đặc điểm cần chú ý đó là có một 

sự chênh lệch về mức độ khu vực hóa giữa 3 

trụ cột xây dựng cộng đồng ASEAN, trong đó 

trụ cột văn hóa xã hội có mức độ khu vực hóa 

ít hơn và tốc độ chậm hơn. Nguyên nhân của 

tình hình này có thể là: một mặt, do việc các 

mục tiêu hợp tác xây dựng cộng đồng ở các 

lĩnh vực chính trị an ninh và đặc biệt là lĩnh 

vực kinh tế dễ được định lượng hơn đồng thời 

cũng do chịu sức ép của hội nhập toàn cầu 

nên các kết quả hợp tác khu vực hóa ở các trụ 

cột đó rõ ràng hơn và tốc độ nhanh hơn. Còn 

bản thân yếu tố văn hóa và xã hội thì luôn có 

tính định tính và liên quan lĩnh vực nhận thức 

nên không dễ nhanh chóng thay đổi cái cũ và 

xác lập cái mới. 

Chúng ta biết rằng, mốc ra đời của cộng đồng 

ASEAN đã được đẩy lên 5 năm do tốc độ biến 

đổi của tình hình khu vực thế giới nhanh hơn 

dự tính. Việc quyết đoán để thành lập cộng 

đồng sớm hơn là đúng đắn nhưng rõ ràng sự 

chuẩn bị của một số lĩnh vực khó tránh khỏi 

việc chưa đạt đến độ trưởng thành và ý thức 

khu vực, bản sắc khu vực là những lĩnh vực 

như vậy. Ba trụ cột xây dựng cộng đồng là thế 

chân vạc 3 chân cần phải được phát triển 

song hành để phối hợp, để bổ sung và thúc 

đẩy lẫn nhau, vì vậy cần ở ASEAN và Việt 

Nam một tinh thần khẩn trương hơn, một ý 

chí sáng tạo hơn cho việc xây dựng trụ cột 

cộng đồng văn hóa xã hội và xây dựng bản sắc 

khu vực ASEAN. 



Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

Journal Of Science – Hong Bang International University ISSN: 2615 – 9686 

27 

[1] C. Mác & Ăngghen, Luận cương của Lút - vích 

Phoi – ơ – bắc (Lugwig Feuerbach), C. Mác & 

Ăngghen Toàn tập, Tập 3, Nxb. Chính trị 

quốc gia, Hà Nội, 1995, trang 11 

[2] Evelyn Goh: “Great powers and Southeast 

Asian Regional Security”, Military 

Technology 1-2006, p.321-323. 

[3] Vũ Dương Ninh, 2009, ASEAN thập niên 

đầu thế kỷ XXI, Tập chuyên đề nghiên cứu 

quốc tế - Một số vấn đề lý luận và thực tiễn, 

Nxb Đại học quốc gia Hà Nội. 

[4] Hiến chương ASEAN, bản dịch của Bộ ngoại 

giao: http://www.mofa.org.vn  

[5] Vũ Tuyết Loan, 2012, Tạo dựng bản sắc 

chung trong cộng đồng văn hóa xã hội ASEAN: 

http://www.tapchicongsan.org.vn 

[6] Hoàng Khắc Nam, 2009, Nhận thức về chủ 

nghĩa khu vực, Tạp chí nghiên cứu lịch sử 

5/2009.  

[7] MiKhail Epstein, 1999, Transculture 

Experiments: Russian and American Modes 

of creative communication, New York: St 

Matin’s Press (scholarly and reference 

Division). Bản dịch tiếng Việt của Nguyễn 

Văn Hiệu trên http://www.vanhoahoc. 

edu.vn 

[8] Trích “Nhận thức về chủ nghĩa khu vực”, Tạp 

chí Nghiên cứu Lịch sử, số 5/2009, trang 

40-52 của Hoàng Khắc Nam.  

[9] Theo Sheldon W. Simon (2008): “ASEAN 

and the New Religional Multilateralism the 

long and bumpy road to community” in David 

Shambaugh & Michael Yahuda (eds) 

International Relation of Asia (Maryland: 

Rowman & Littlefield Publishers) pp 195-

214. Bản dịch tiếng Việt của Đinh Nguyễn 

Lan Hương, Hiệu đính Lê Hồng Hiệp, trên 

https://nghiencuuquocte.net. 

BUILDING ASEAN COMMUNITY IDENTITY FROM THE TRANS-

CULTURE APPROACH AND LESSONS FOR THE DEVELOPMENT 

OF VIETNAMESE MODERN CULTURE 

ABSTRACT 

Construction and development of regional identities are important issues which have been 

thoroughly grasped in ASEAN Vision for several decades. Currently, as the ASEAN Community 

was already established, issues of regional identity construction and enhancement become 

more specific and practical in the action plan for the building of socio -cultural pillars of the 

ASEAN community. However, regional identity is not a total figure resulting from the 

summation of all cultures of the Member States. The building and development of regional 

identity can only be promoted once relationship of this kind has been defined.  

From transculture approach, the paper focuses on analyzing the specific features needed for 

development to create an ASEAN community identity, analyzes the relationship between 

http://www.mofa.org.vn/
http://www.tapchicongsan.org.vn/
https://nghiencuuquocte.net/


Tạp chí KHOA HỌC – Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng  Số 9.2019:15–28 

ISSN: 2615 – 9686 Journal Of Science – Hong Bang International University 

28 

regional identity and cultural national identity of each Member State to learn lessons for the 

development of Vietnamese modern culture in the cooperation to build the ASEAN community 

culture. 

Keywords: ASEAN community identity; transculture; modern culture of Vietnam. 

 


