
Sự biến đổi trong lễ hội Ông Bổn tại Phước An miếu, 
thành phố Thủ Dầu Một, tỉnh Bình Dương

Tô Huỳnh Anh Tuấn
Trường Đại học Bình Dương

TÓM TẮT
Qua �m hiểu thực tế �nh hình nghiên cứu về người Hoa tại Bình Dương, thông qua các hoạt động lễ 

hội của cộng đồng, điển hình là lễ hội Ông Bổn tại Phước An miếu, bài viết tập trung nghiên cứu về sự 

biến đổi lễ hội. Sự biến đổi ấy được thể hiện rõ nét qua việc ảnh hưởng phát triển của xã hội, nhu cầu 

của người dân về văn hóa �n ngưỡng trong thời gian dài. Đồng thời nghiên cứu về lễ hội Phước An 

miếu là một trong những đề tài nghiên cứu cung cấp thêm sự hiểu biết về đặc trưng văn hóa của 

cộng đồng người Hoa tại Bình Dương.  

Từ khóa: lễ hội, Bình Dương, biến đổi, Ông Bổn, Phước An miếu, người Hoa

Tác giả liên hệ: ThS. Tô Huỳnh Anh Tuấn
Email: Tohuynhanhtuan.ar�st@gmail.com

1. MỞ ĐẦU

Bình Dương là một trong những tỉnh nằm trong 

vùng kinh tế trọng điểm khu vực Đông Nam Bộ. 

Với một hình ảnh năng động và phát triển, Bình 

Dương đã và đang có nhiều thay đổi trong 

những năm gần đây. Bên cạnh những dấu ấn về 

mặt phát triển kinh tế, Bình Dương còn có bề 

dày lịch sử, văn hóa đậm chất vùng đất phương 

Nam. Trong quá trình phát triển, không thể 

không kể đến sự đóng góp to lớn của cộng đồng 

người Hoa. Ngay từ lúc đến khai phá mảnh đất 

Bình Dương, người Hoa không quên mang theo 

những dấu ấn sinh hoạt văn hóa truyền thống 

như: phong tục tập quán, tập tục sinh hoạt, bản 

sắc văn hóa từ quê hương để rồi trở thành đặc 

sản văn hóa riêng của người Hoa tại mảnh đất 

Bình Dương. Dĩ nhiên, trải qua một thời gian dài 

cộng cư với người Việt và các dân tộc bản địa, 

văn hóa phải chấp nhận những biến đổi nhằm 

giúp họ dễ hòa nhập hơn với các dân tộc anh 

em. Hy vọng bài viết này có những khám phá 

mới đóng góp cho những nghiên cứu về những 

đặc trưng văn hóa người Hoa tại Bình Dương 

nói riêng, Việt Nam nói chung. 

2. SƠ LƯỢC VỀ NGƯỜI HOA TẠI BÌNH DƯƠNG 

VÀ QUÁ TRÌNH HÌNH THÀNH PHƯỚC AN MIẾU
Theo ghi chép của công trình Gốm sứ Bình 

Dương: “Đến thời nhà Thanh (Trung Quốc) có 

nhóm người Hoa chống lại nhà Thanh, bị đàn 

áp, họ di chuyển sang Việt Nam cư trú. Số người 

Hoa lưu lạc đến Sông Bé cư ngụ và lập nên các 

làng gốm” [1, tr.15]. Công trình Thủ Dầu Một - 

Bình Dương đất lành chim đậu mô tả: “Một bộ 

phận người Hoa không đầu phục nhà Thanh 

được phép chúa Nguyễn đến đất Bình Dương 

sinh sống” [2, tr.20], điểm tập trung định cư 

đầu �ên là huyện Bình An, trong Gia Định thành 

thông chí quyển VI, Thành trì chí nêu rõ: “Huyện 

Bình An công việc đơn giản, lỵ sở ở ấp Phước 

Lợi, tổng Bình Chánh, quy mô như huyện trước” 

[3, tr.110], lúc này chưa có địa danh Phú Cường. 

Đến thời Minh Mạng, trong khảo sát địa bộ của 

Trương Đăng Quế và Trương Minh Giảng có ghi: 

“Huyện Bình An từ 4 tổng trước đây được cải 

đặt thành 6 tổng (1838), trong đó có tổng Bình 

Điền. Phú Cường vừa là lỵ sở của huyện Bình An 

vừa là trung tâm của tổng Bình Điền và chợ Phú 

53

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal University ISSN: 2615 - 9686 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



54

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal UniversityISSN: 2615 - 9686

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62

Cường hình thành phát triển từ đó” [4, tr.32]. 

Đến đầu thời vua Tự Đức khi bộ Đại Nam nhất 

thống chí được biên soạn thì chợ Phú Cường đã 

được miêu tả như sau: “Chợ Phú Cường ở thôn 

Phú Cường huyện Bình An, tục gọi chợ Dầu Một, 

ở bên cạnh huyện lỵ, xe thuyền tấp nập” [5, 

tr.80]. Trong bối cảnh nhộn nhịp của chợ Phú 

Cường lúc bấy giờ là địa điểm thu hút người 

Hoa từ rất sớm, thuận �ện cho giao thông cả 

đường thủy lẫn đường bộ, hàng hóa từ các 

vùng khu vực xung quanh đều ghé vào đây để 

rồi được các thương gia chuyển về Gia Định và 

các vùng xa hơn. Bình Dương với nguồn tài 

nguyên thiên nhiên phong phú, đặc biệt là 

nguồn cao lanh và chất đốt [1] đã thu hút cư 

dân người Hoa vốn thạo nghề gốm đến đây khai 

thác. Sản phẩm gốm của Bình Dương khá đa 

dạng, cung cấp cho nhiều địa phương ở Nam bộ 

và thị trường nước ngoài [2]. Từ sau những năm 

cuối thế kỷ XVII, hàng hóa gốm Bình Dương đặc 

biệt là vùng Lái Thiêu, Thủ Dầu Một được nhiều 

du khách nước ngoài đến mua [6]. Khi người 

Hoa gốc Phước Kiến di cư sang miền Nam Việt 

Nam, họ đã lập nghiệp và xây dựng lò gốm tại 

phường Chánh Nghĩa, Thủ Dầu Một, Bình 

Dương [1] và khu Lò Chén do bộ phận người 

Hoa gốc Phước Kiến từ Sài Gòn, Gia Định. Sau 

khi tạo dựng được danh �ếng về nghề gốm tại 

Bình Dương, nhu cầu thị trường ngày càng tăng 

nên kéo theo nhu cầu lao động. Chính vì vậy, 

thêm nhiều người Hoa ở Phước Kiến �ếp tục di 

cư qua sinh sống tại Bình Dương theo nhiều đợt 

khác nhau. Bên cạnh đó, trong quá trình sinh 

sống, người Hoa còn mang theo hệ thống 

phong tục tập quán, bắt đầu xây dựng nơi thờ 

tự các vị thần linh, giúp họ có cuộc sống yên 

bình về mặt �nh thần. Tiêu biểu là sự hình 

thành Phước An miếu (còn gọi là Chùa Ông Bổn 

Lò Chén) và Phước Võ Điện (Chùa Ông Bổn Bà 

Lụa) [4].

Ông Bổn là một danh xưng, với hàm ý là ông tổ, 

những người đi trước hay Bổn Đầu Công, 

những bậc �ền bối, những người đứng đầu, có 

quyền cao nhất và đóng góp nhiều cho sự phát 

triển của cộng đồng, xã hội. Mỗi cộng đồng 

người Hoa sẽ cụ thể hóa Ông Bổn của họ là ai 

khác nhau. Ở Bình Dương hiện nay có 5 ngôi 

miếu Ông Bổn, trong đó có 4 ngôi miếu Ông Bổn 

(Phước Võ Điện, Phước Thọ Đường, Phước 

Nghĩa Đường - Lái Thiêu, Phước Nghĩa Đường - 

Tân Phước Khánh) do người Hoa họ Vương gốc 

Phước Kiến quản lý, họ đã cụ thể hóa Ông Bổn 

của họ là ông Huyền Thiên Thượng Đế. Còn ở 

Phước An miếu do người Hoa họ Lý gốc Phước 

Kiến quản lý, họ đã cụ thể hóa Ông Bổn của họ là 

Thất Phủ Đại Nhân.

Phước An miếu hay miếu Ông Bổn Lò Chén, 

người Việt quen gọi là chùa Ông Bổn, tọa lạc tại 

khu phố 7, đường Bùi Quốc Khánh, phường 

Chánh Nghĩa, thành phố Thủ Dầu Một, tỉnh 

Bình Dương. Tên gọi Phước An miếu của người 

Hoa họ Lý có nguồn gốc từ huyện An Khê, phủ 

Tuyền Châu, tỉnh Phúc Kiến, Trung Quốc. Miếu 

được xây dựng vào năm 1906 - Bính Ngọ, có tài 

liệu cho rằng miếu xây dựng từ năm 1890 [2] 

hay năm 1882 [4], một số người trong Ban trị sự 

miếu cũng cho biết rằng miếu đã có trước năm 

1906, lúc đầu chỉ xây dựng đơn sơ bằng gỗ tấm 

ở khu vực khác, sau đó mới dời về vị trí hiện nay. 

Miếu đã qua 2 lần trùng tu là vào năm 1965 và 
2

1980 [7]. Diện �ch miếu khoảng 28m , phía 
2trước miếu có một khoảng sân diện �ch 120m  

để sinh hoạt các ngày lễ hội, miếu nằm trên một 

gò đất cao hơn khu vực dân cư xung quanh, 

miếu quay mặt về hướng Nam, kiến trúc miếu 

nổi bật lên với những đường nét, liễn đối, họa 

đồ và các tượng gốm trang trí �nh xảo.

Phước An miếu có duy nhất một gian thờ 7 vị 

nhân thần là tổ �ên của các tộc họ của người 

Hoa gồm: “Lực, Châu, Quách, Triệu, Tiêu, Chu, 

Lý”. Tuy nhiên, theo lời kể của các vị chức sắc 

trong Ban trị sự thì tất cả 7 vị nhân thần này đều 

là sự hóa thân của Ông Bổn. Dựa theo tương 

truyền từ thời Đông Hán: “300 sĩ tử lên Trường 

An ứng thí cầu quan, họ có tài ngâm thơ, hát hò 

và thường xuyên tụ tập đàn ca diễn xướng 



55

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal University ISSN: 2615 - 9686 

trong một hang động. Cùng thời điểm đó, trong 

cung có một vị thầy pháp tên Trương Tiên Sư rất 

ganh ghét họ nên �m cách tâu lên vua ban lệnh 

giết chết họ. Sau khi chết, oan hồn của các sĩ tử 

liên tục quay về báo mộng nhà Vua rằng họ chết 

oan, nhà Vua liền phong cho họ là “Đại Nhân” 

để trấn an. Khi Trương Tiên Sư biết được sự 

�nh, ông liền làm pháp nhốt tất cả oan hồn này 

vào ống tre thả xuống sông. May mắn thay, ống 

tre chứa các oan hồn sĩ tử này lại trôi dạt ra bờ 

và được đám ăn mày vô �nh giải thoát cho các 

oan hồn khi mở ống tre ra. Sau khi được giải 

thoát, các oan hồn lại hiện về hỏi nhà vua lý do 

giết họ, đồng thời giải bày cho vua nghe. Sau khi 

hiểu rõ hết sự việc, nhà vua nhận thấy cái sai và 

thương �ếc cho tài năng của các sĩ tử, ông bèn 

hạ chỉ dụ phong danh hiệu “Vương Gia Công” 

cho các vị sĩ tử này, và ra lệnh lập miếu thờ 7 

ông, đại diện cho 7 họ”. Từ đó, người đời sau tại 

huyện An Khê tỉnh Phước Kiến, đều có 7 họ trên 

nên đã lập miếu thờ 7 ông này, các vị này còn gọi 

là Thất Phủ Đại Nhân hay là Thất Phủ Vương Gia 

Công. Chính vì vậy, sau khi di cư sang sống tại 

Bình Dương, Việt Nam, cộng đồng người Hoa 

đã xây dựng ngôi miếu thờ 7 ông này. Cộng 

đồng người Hoa ở phường Chánh Nghĩa, Thủ 

Dầu Một, Bình Dương �n rằng 7 vị “Thất Phủ 

Đại Nhân” có sức mạnh siêu nhiên, luôn hướng 

thiện, xua đuổi tà ma, diệt trừ âm khí, và đem lại 

may mắn cho họ. 

3. LỄ HỘI CÚNG ÔNG BỔN TẠI PHƯỚC AN MIẾU 

TRUYỀN THỐNG
Hoạt động �n ngưỡng văn hóa tâm linh của 

người Hoa từ lâu đã diễn ra khá mạnh và có ảnh 

hưởng sâu rộng không chỉ đối với người Hoa mà 

cả với các bộ phận cư dân khác trong cùng địa 

bàn cư trú, nhất là với cư dân người Việt. Tín 

ngưỡng của người Hoa là sự pha trộn giữa văn 

hóa tâm linh và văn hóa dân gian; các lễ hội �n 

ngưỡng của người Hoa thu hút khá đông du 

khách bao gồm người Việt, người Hoa ở địa 

phương và cả người từ nơi khác đến tham 

quan, chiêm bái. Bên cạnh lễ hội Ông Bổn Lò 

Chén, Phước An miếu còn tổ chức thường niên 

các lễ hội lớn nhỏ khác có quy mô trong cộng 

đồng cũng như quy mô theo dòng tộc như: Lễ 

tết nguyên �êu (Lễ Ông Bổn tuần du) vào ngày  

16 tháng giêng âm lịch, Lễ thỉnh cốt đồng tuần 

du vào ngày 16 tháng 7 âm lịch, và Lễ sinh nhật 

Ông Bổn từ ngày 11 tháng 8 đến 13 tháng 8 âm 

lịch. Do lễ hội thờ Ông Bổn tại Phước An miếu 

thường diễn ra với quy mô nhỏ nên Ban trị sự 

miếu chịu trách nhiệm tổ chức các chương 

trình lớn nhỏ tại lễ hội; đồng thời phối hợp với 

lực lượng công an địa phương thực hiện công 

tác an ninh trong suốt �ến trình diễn ra lễ hội.

3.1. Lễ Nguyên Tiêu
Lễ Nguyên Tiêu hay còn gọi lễ Ông Bổn tuần du 

diễn ra hằng năm vào ngày 16 tháng giêng âm 

lịch tại Phước An miếu với ý nghĩa rước Thất Phủ 

Đại Nhân tuần du đi thăm thú dân �nh, trừ yêu 

diệt ma, mang sự may mắn đến cho cộng đồng.

Rạng sáng 16 tháng giêng âm lịch Ban trị sự 

cùng thầy pháp sẽ �ến hành thỉnh các vị thần ở 

Bích Liên Đình gồm: Quan Âm Bồ Tát, Quan 

Thánh Đế Quân, Na Tra tam thái tử, Bảo Sanh 

Đại Đế, Quan Bình thái tử, Châu Thương, Hồng 

Hài Nhi, Tiên Cô về dự lễ (Bích Liên Đình hay 

người dân quen gọi là chùa Quan Âm, miếu 

Quan Âm, miếu cũng do người Hoa họ Lý gốc 

Phước Kiến quản lý). 8 giờ sáng thầy pháp cùng 

Ban trị sự sẽ làm nghi thức cúng thỉnh tượng lên 

kiệu, tượng được cột rất chắc vào trong kiệu, 

ngoài Thất Phủ Đại Nhân được thỉnh lên kiệu 

còn có Phật Bà Quan Âm, Bảo Sanh Đại Đế và 

Quan Thánh Đế Quân. Kiệu ông là những chiếc 

ghế nâu bằng gỗ đơn giản, có hai đầu gánh cho 

hai người khênh. 

Cuộc tuần du bắt đầu từ 12 giờ trưa, sau khi 

thầy pháp thực hiện nghi lễ cúng ở từ đường họ 

Lý, 8 chiếc kiệu sẽ được các thanh niên trai tráng 

trong khu vực khênh ra, cứ hai người một kiệu, 

các thanh niên bắt đầu lắc kiệu rất mạnh, lắc 

vòng tròn và đánh lên vai, phần dây vải nối hai 

đầu ở đòn gánh giúp cho việc đánh kiệu lên vai 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



56

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal UniversityISSN: 2615 - 9686

không bị đau. Hình thức lắc kiệu có từ quê 

hương Phước Kiến, mang ý nghĩa là Ông Bổn 

đang làm phép tả xung hữu đột, xua tà đuổi quỷ, 

và làm cho Ông vui. Mỗi một địa điểm lắc kiệu là 

tượng trưng cho một con yêu quái mà các vị 

thần thánh phải thu phục. 

Diễn trình lễ hội: đi đầu đám rước là đoàn Hẩu 

của Phước An miếu �ên phong mở đường, xua 

đuổi tà ma (Hẩu là một loại hình múa lốt của 

người Hoa gốc Phước Kiến tại Bình Dương, một 

loại hình diễn xướng nghi lễ). Theo sau là cờ 

lệnh ghi dòng chữ Thất Phủ Vương Gia Công 

cùng cặp lồng đèn trắng lớn. Tiếp theo là đội 

nghi lễ bao gồm thầy pháp mặc đồ màu đỏ như 

đạo sĩ cùng với hai người đánh trống, đánh 

chiêng thực hiện nghi thức vừa tụng vừa cúng. 

Tiếp đến là đội khênh kiệu đi theo thành một 

hàng và được sắp xếp theo thứ tự, đi đầu là các 

vị khách mời: Quan Âm Bồ Tát; Quan Thánh Đế 

Quân; Bảo Sanh Đại Đế; Tiêu Phủ; Quách Phủ và 

Triệu Phủ ngồi chung; Lý Phủ; Chu Phủ và Châu 

Phủ ngồi chung; Lực Phủ. Cuối cùng là các đoàn 

Hẩu khác và các đoàn Cù, Sư, Rồng (Cù hay con 

Lân theo cách gọi của người Bình Dương). Đám 

rước thu hút rất nhiều người tham gia đi theo 

hộ tống các vị thần, đây cũng là dịp để người 

dân có thể thông quan với thần linh, �ếp cận 

các vị thần để mong nhận được sự may mắn, 

mong ước của bản thân của gia đình sẽ được 

Ông Bổn nghe thấy và ban phước. Đám rước đi 

theo một lộ trình đã vạch sẵn quanh khu vực 

dân cư, trên lộ trình đám rước đi qua, từng hộ 

dân hay các nhóm bày bàn hương án dâng 

những lễ vật lên thần linh như cảm tạ ơn đức 

mà các vị thần linh đã ban tặng trong năm vừa 

qua và cầu xin những điều may mắn trong năm 

mới. Ở các điểm dừng, thầy pháp cùng đoàn 

nghi lễ sẽ �ến hành nghi thức tụng niệm ở các 

bàn hương án, Hẩu sẽ �ên phong đi trước 

quanh bàn hương án ba vòng, sau đó các kiệu sẽ 

được thỉnh vào ngồi vào các chỗ đã được bố trí 

sẵn để người dân thắp hương, kết thúc nghi 

thức tụng niệm thầy pháp sẽ xin xăm để xác 

nhận lại lời của các vị thần linh. Cứ như thế đám 

rước sẽ đi hết các điểm cúng trên lộ trình, lễ 

rước kéo dài đến tận sáng hôm sau. Đám rước 

đi đến đâu âm thanh vang dội, rình rang đến đó, 

�ếng trống múa lốt của hàng chục đội Cù, Sư, 

Rồng, âm thanh cười đùa, háo hức của đoàn 

người đi xem hội tạo nên bầu không khí vui vẻ 

của những ngày đầu năm, vang xa khắp cả vùng.

Cao điểm của lễ hội khi đám rước trở về miếu, 

âm thanh của đại hồng chung bên trong miếu sẽ 

vang lên liên hồi như báo hiệu Ông về. Người 

dân tập trung rất đông, chen chúc nhau �m chỗ 

đứng xem phần nghi lễ trước khi kết thúc. Đôi 

khênh kiệu sẽ thực hiện chạy ba vòng xuôi, ba 

vòng ngược quanh miếu, theo sau là đoàn Hầu 

của Phước An miếu, điều này mang ý nghĩa như 

“đầu xuôi đuôi lọt”. Thực hiện xong các kiệu 

theo thứ tự lần lượt được đưa vào trong, bên 

ngoài các kiệu đợi tới lượt các thanh niên sẽ 

�ếp tục lắc kiệu hòa nhịp cùng những �ếng hô 

vang cổ vũ của người dân xung quanh. Sau khi 

các tượng thờ được yên vị, thầy pháp cùng đội 

nghi lễ sẽ �ến hành nghi thức tụng niệm, trong 

lúc đó từng đoàn Hẩu, Cù, Sư, Rồng sẽ trang 

nghiêm đi vào thực hiện các nghi thức lạy chào, 

lễ kết.

Hiện nay, ở Bình Dương vẫn còn 4 ngôi miếu 

Ông Bổn Huyền Thiên Thượng Đế khác, do 

người Hoa họ Vương gốc Phước Kiến quản lý. 

Lễ hội tại 4 ngôi miếu này cũng có diễn trình 

giống lễ hội Ông Bổn tại Phước An miếu như: 

tục lắc kiệu, nhưng động tác lắc đơn giản, do 

kiệu của 4 ngôi miếu này to hơn, phải đến 4 

người khiêng. Nhìn chung, lễ hội tại 4 ngôi miếu 

này không được đặc sắc so với lễ hội Ông Bổn 

tại Phước An miếu. 

3.2. Lễ thỉnh cốt đồng tuần du 
Lễ thỉnh cốt đồng tuần du vào ngày 16 tháng 7 

âm lịch, mà người dân ở đây hay Ban trị sự miếu 

quen gọi là lễ thỉnh Ông Bổn sống, Phước An 

miếu có tục lệ “lên đồng cốt”. Vào ngày này sau 

khi thỉnh Ông Bổn nhập cốt, đám rước sẽ bắt 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



57

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal University ISSN: 2615 - 9686 

đầu khởi hành đi một vòng theo một lộ trình 

lớn, kéo dài lên đến chùa Linh Không Đàn (hay 

chùa Tề Thiên, chùa do người Hoa quản lý), sau 

đó quay trở lại miếu. Đi đầu đám rước là đoàn 

Hẩu của Phước An miếu và bức cờ liễn, cặp lồng 

đèn trắng lớn. Tiếp theo là đoàn nghi lễ bao 

gồm thầy pháp, người đánh trống, đánh 

chiêng. Theo sau là 2 chiếc kiệu đao thỉnh thánh 

giá cốt đồng ngồi trên. 2 chiếc kiệu đao này có 

chỗ ngồi, chỗ để chân là bàn chông nhọn, phần 

tay vịnh và lưng tựa là những thanh đao sắc 

bén. Sau cùng là các đoàn Hẩu, Cù, Sư, Rồng và 

đoàn người đi xem hội chen chúc nhau. Cuộc 

tuần du này diễn ra trong thời gian ngắn, mang 

ý nghĩa như thỉnh Ông đi thăm thú dân �nh. 

Theo lời kể của một số người trong Ban trị sự 

miếu, có khi trên kiệu có rất nhiều cốt ngồi chen 

chúc nhau, mỗi một cốt đồng tượng trưng cho 

một vị thần khác nhập xác vào và sẽ có những 

hành động nghi thức khác nhau như: xỏ xiên 

quai 1 cây, xỏ xiên quai 2 cây, nhảy một giò, múa 

châu gai…

3.3. Lễ sinh nhật Ông Bổn
Lễ hội sinh nhật Ông Bổn tại Phước An miếu 

diễn ra từ ngày 11 tháng 8 đến 13 tháng 8 âm 

lịch là lễ hội lớn nhất trong năm. Mặc dù, đây là 

lễ hội diễn ra hàng năm nhưng cứ 3 năm sẽ có 

đoàn hát bội, ca múa kéo dài 3 ngày 3 đêm, thực 

hiện hát các vở tuồng cải lương để dâng lên cho 

các vị thần, và sự tham gia chung vui hội của 

cộng đồng người Hoa, người Việt tại khu vực. 

Trong diễn trình nghi lễ này có dấu ấn đặc sắc 

nghi thức lên đồng của chủ lễ là thầy pháp. 

Trong dịp lễ sinh nhật Ông Bổn, Ban trị sự miếu 

sẽ trang hoàng bàn thờ chánh điện rất lộng lẫy 

với rất nhiều đồ cúng như đồ chay, trái cây, hoa 

trang trí. Lư hương chính người ta cắm 4 cây 

xiên quai (3 cây dài, 1 cây ngắn) bằng thép, sắc 

nhọn như cây kim lớn, có độ dài từ 3 tấc đến 

2.4m. Trong các dịp lễ của Phước An miếu người 

ta đều dựng một bàn cúng trời phía ngay cửa ra 

vào, các đồ cúng đa phần đều là đồ chay, khô.

Rạng sáng ngày 10 tháng 8 âm lịch ngoài việc 

Ban trị sự thỉnh các vị thần ở Bích Liên Đình về 

dự lễ, còn thỉnh thêm Ông Chu Lý, vị thần được 

thờ ở Thánh An Cung (một miếu nhỏ gần Phước 

An miếu, miếu không có tượng chỉ có bài vị, Ban 

trị sự sẽ thắp hương thỉnh nhang về miếu). 

Trong dịp lễ này Ban trị sự miếu còn dán ở bàn 

thờ chánh điện 39 mảnh giấy bùa đủ màu trên 

phần bệ đặt tượng thờ, 39 mảnh giấy bùa này 

tượng trưng cho 39 vị thần như: Ngọc Hoàng 

Thượng Đế, Thái Bạch Tinh Quân, Thái Thượng 

Lão Quân, Nguyên Thủy Thiên Tôn,... Buổi lễ 

thỉnh 39 vị này cũng diễn ra cùng ngày với buổi 

thỉnh tượng các vị thần ở các miếu khác, nhưng 

các vị thần này được làm lễ thỉnh ở bờ sông gần 

khu vực miếu. Người Hoa có phong tục thờ đa 

thần và �nh cố kết cộng đồng, nên trong các dịp 

lễ lớn của Phước An miếu, Ban trị sự thường sẽ 

cung thỉnh các vị thần khác về dự lễ chung, cũng 

như mỗi dịp lễ tại Bích Liên Đình, Ban trị sự cũng 

thỉnh tượng ông Tiêu Phủ, vị thánh nhân lớn 

nhất trong Thất Phủ Đại Nhân, về dự lễ.

Buổi lễ bắt đầu khi đồng hồ vừa điểm sang 

những giây đầu �ên của ngày 11 tháng 8 âm 

lịch. Ban trị sự miếu sẽ làm lễ thắp hương cung 

thỉnh các vị thần �ên giáng trần dự lễ, sau đó lễ 

khởi sự với nghi thức khai trống cũng tương tự 

như lễ khai tràng. Kết thúc buổi lễ người ta đốt 

rất nhiều giấy �ền vàng bạc. Buổi sáng ngày 11 

tháng 8 âm lịch lễ xây chầu đại bội được diễn 

ra, đầu �ên là lễ xây chầu (khai tràng, chầu hát, 

trường hát) đại diện là Cổ Quan (cổ là trống, 

quan là quan chức) hay chấp sự viên, là dân 

trong làng hoặc trong một hội chọn một vị cao 

niên phải ngoài 50 tuổi có đủ vợ chồng, có sức 

khỏe, gia đình hạnh phúc, có đức hạnh, con 

cháu đầy đàn, cương trực, để có thể thay mặt 

cho dân làng thực hiện nghi thức đánh trống, 

cầu Trời Đất thánh thần phù hộ cho bá tánh 

bình an, mưa thuận gió hòa, mùa màng tươi 

tốt, an cư lạc nghiệp. Sau những hồi trống của 

lễ xây chầu, phần đại bội sẽ được diễn ra trên 

sân khấu, các diễn viên sẽ diễn các nghi thức lễ 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



58

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal UniversityISSN: 2615 - 9686

như: khai thiên tịch địa, xang nhật nguyệt, tam 

tài, tứ thiên vương, đứng cái, gia quan tấn 

tước, bát �ên chúc thọ. Các diễn viên trong 

đoàn hát với những lời chúc tụng sau là xin 

lệnh ông giúp sức và phù hộ cho họ, đoàn hát 

khiêm nhường ngưỡng vọng mời các vị thần 

thánh thưởng thức các vở diễn mà họ mang lại. 

Lễ cúng của Phước An miếu trong ngày 11 

tháng 8 âm lịch có hình thức tương tự như lễ 

giỗ, diễn ra ba lần vào sáng, trưa và chiều, thầy 

pháp vẫn là người cúng chính, với các nghi thức 

tụng niệm, đọc kinh cầu an, trong âm thanh 

nhạc lễ hòa theo. Do Thất Phủ Đại Nhân là nhân 

thần nên không phân biệt chay mặn, nên trong 

các ngày lễ Ban trị sự chủ yếu cúng đồ chay, còn 

người dân mang đến đủ lễ vật như: vịt, gà, thịt 

heo quay, bánh tổ, bánh bao, bánh trung thu, 

trái cây, …

Buổi tối ngày 11 tháng 8 âm lịch, thầy pháp cùng 

Ban trị sự ra bờ sông cúng lễ cầu an. Dẫn đầu 

đoàn là thầy pháp cầm cờ xéo đỏ, �ếp đến là 

những người bê lư hương, cầm lồng đèn, các lễ 

vật. Thầy pháp khấn niệm cầu xin những điều 

tốt lành bên mâm lễ đơn sơ dưới đất ở mép 

nước… Lễ cúng kết thúc bằng việc đốt giấy vàng 

bạc, sau đó đoàn người trở về miếu. Nhạc lễ 

hòa nhịp suốt đường đi. Khi gần đến miếu, thầy 

pháp thổi một hồi tù và dài, rồi �ếp tục tụng 

niệm, đọc kinh cầu an tại miếu. 

Ngày 12 tháng 8 âm lịch là ngày lễ chính, tương 

truyền đây là ngày sinh nhật của vị thánh nhân 

họ Tiêu, lớn nhất trong Thất Phủ Đại Nhân. 

Trong ngày này như thường lệ người dân quanh 

vùng sẽ mang lễ vật đến cúng viếng, dòng người 

kéo dài từ rạng sáng cho đến đêm khuya. Lễ hội 

với các màn biểu diễn của đoàn hát, mỗi vở diễn 

kéo dài hai ba giờ mới hết. Bên cạnh đó thầy 

pháp cũng thực hiện nghi lễ tụng niệm trong 

miếu theo từng canh giờ. Buổi trưa ngày 12 

tháng 8 là lễ cúng ngọ, 8 thiếu niên là con cháu 

của người Hoa sẽ hóa thân vào những vị binh sĩ. 

Người chỉ huy đeo dây xích lớn, tay cầm cành 

trúc, 7 thiếu niên còn lại đội nón tre, tay cầm 

gậy gỗ xếp thành một hàng, hành lễ trong miếu, 

sau đó đoàn lễ di chuyển qua từ đường họ Lý và 

ngược lại 3 vòng, khi đi thỉnh thoảng đồng 

thanh hô lên từ “pi-ô”, kết lễ cũng đốt rất nhiều 

vàng bạc. Trong thời gian diễn ra lễ hội hình 

thức lên đồng, nhập cốt diễn ra. Một người đàn 

ông trung niên liên tục nhảy theo âm thanh của 

đoàn hát, bên trong �ếng đại hồng chung được 

vang lên liên hồi. Người ta thay áo cho cốt, nhét 

vào túi phía trước rất nhiều giấy �ền vàng bạc, 

Ban trị sự ném rất nhiều gạo muối vào trong 

đám đông đi lễ. Cốt dùng cây xiên quai dài nhất 

xiên qua miệng, sau đó ngồi xem hát trên kiệu 

đao. Cốt ngồi xem hát chừng 20 phút sau đó di 

chuyển vào bên trong chánh điện, ra lệnh cho 

Ban trị sự thắp ba cây hương và phán những 

điều thần linh muốn truyền đạt, cốt nói chuyện 

bằng ngôn ngữ Phước Kiến.

Trong ngày 13 tháng 8 âm lịch, buổi lễ �ếp tục 

với ba lễ cầu an chính là sáng, trưa, chiều, thầy 

pháp cúng lễ với nghi thức tụng niệm và đốt rất 

nhiều giấy tờ vàng bạc. Người dân vẫn �ếp tục 

đến dâng lễ tạ ơn, cầu xin những điều tốt đẹp. 

Trong lễ hội có tổ chức xin keo, xin bùa, xin lộc 

(trứng vịt sơn đỏ). Trong ngày này Ban trị sự 

miếu cũng tổ chức một bữa �ệc nhỏ cảm ơn 

những mạnh thường quân, con cháu người 

Phước Kiến. Dòng người kéo dài đến giữa 

khuya, dân cư tập trung rất đông quanh sân 

miếu để xem hát tuồng. Rạng sáng ngày 14 

tháng 8 âm lịch khởi sự lễ Tôn Vương. Thầy 

pháp dâng hương cúng lễ trong �ếng chiêng 

trống rộn ràng. Đoàn hát hóa thân thành Bát 

Tiên đi vào trong chánh điện miếu thắp hương 

và gửi những lời chúc đến Thất Phủ Đại Nhân 

cũng như cầu mong cho con cháu của họ Lý 

được phú quý vinh hoa. Trong lễ Tôn Vương 

cũng có thể có hình thức lên cốt, và cốt thường 

chỉ định giờ, nghi thức trong lễ Tôn Vương. Nếu 

không có nghi thức sẽ được diễn ra theo truyền 

thống. Sau nghi thức cúng lễ, thầy pháp cảm tạ 

thánh thần, là lễ �ễn những vị thần được mời 

về dự. Các tượng thờ được đưa về lại Bích Liên 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



59

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal University ISSN: 2615 - 9686 

Đình, thầy pháp nguyện kinh cầu an, lễ kết.

Do tại quê hương Phước Kiến vào những ngày 

tháng 8 âm lịch hay xảy ra mưa bão, nên con 

cháu người Hoa tổ chức thêm một lễ cúng sinh 

nhật phụ diễn ra vào ngày 12 tháng 10 âm lịch. 

Phước An miếu trong ngày này cũng tổ chức 

cúng lễ. Ngoài ra Phước An miếu còn một số lễ 

khác trong năm như: cúng giỗ tổ họ, lễ Vu Lan, 

lễ khai quan điểm nhãn (lễ này cứ khoảng 20-30 

năm mới tổ chức một lần), tuy nhiên các lễ hội 

này tổ chức với quy mô nhỏ.

Từ sau năm 1975, dưới sự tác động mạnh mẽ 

của �nh hình chính trị, xã hội; cộng đồng người 

Hoa tại khu vực phường Chánh Nghĩa, Thủ Dầu 

Một, Bình Dương muốn gìn giữ lại hệ thống 

phong tục, lễ hội truyền thống của mình, và một 

phần trong thời gian này các chủ lò gốm người 

Hoa mới có điều kiện kinh tế nên đã họp lại để 

tổ chức lễ hội cho cộng đồng, một số người vẫn 

ngộ nhận lễ hội Phước An miếu là lễ hội cúng tổ 

nghề gốm, dù trên thực tế ông tổ nghề gốm là ai 

thì vẫn còn bỡ ngỡ, chưa xác định cụ thể.

4. SỰ BIẾN ĐỔI TRONG LỄ HỘI ÔNG BỔN TẠI 

PHƯỚC AN MIẾU
Theo Từ điển �ếng Việt giải thích biến đổi: 

“Thay đổi thành khác trước. Quang cảnh thay 

đổi. Những biến đổi sâu sắc trong xã hội” [8, 

tr.64]. Ngày này trong quá trình phát triển đô 

thị, quá trình công nghiệp hóa, hiện đại hóa 

đang diễn ra mạnh mẽ thì những nhân tố đó có 

ảnh hưởng lớn đến sự thay đổi những thành tố 

văn hóa, những chuẩn mực. Bên cạnh đó, đời 

sống kinh tế, xã hội của người Hoa tại Bình 

Dương cũng từng bước phát triển, cùng với đó 

là sự thay đổi về mặt nhận thức, thì lễ hội của họ 

cũng có những sự biến đổi về một số mặt như: 

thời gian, không gian lễ hội, lễ vật dâng cúng, 

việc thực hành các nghi lễ, …

Trong văn hóa �n ngưỡng tâm linh, người Hoa 

đặc biệt coi trọng việc giữ gìn những giá trị 

truyền thống tốt đẹp mà tổ �ên đã gầy dựng, 

ngay cả khi trong quá trình di cư người Hoa đã 

mang theo phong tục tập quán của quê hương 

để làm hành trang định cư và sinh sống tại vùng 

đất mới. Lễ hội Ông Bổn tại Phước An miếu có 

vai trò rất quan trọng đối với người Hoa họ Lý, 

là sức mạnh tâm linh, chỗ dựa vững chắc về 

mặt �nh thần trong đời sống, thể hiện lòng biết 

ơn đối với tổ �ên, các bậc �ền nhân, có công 

với cộng đồng. Tuy nhiên theo thời gian trong 

quá trình tồn tại và phát triển, do chịu sự tác 

động của điều kiện kinh tế, điều kiện tự nhiên 

mà phần nào đó các lễ hội này cũng đã có 

những biến đổi về quy trình tổ chức, nghi thức 

thực hiện.

Trước đây lễ hội chỉ được tổ chức trong phạm vi 

gia đình dòng họ, mang �nh nhỏ lẻ nhưng ngày 

nay các lễ hội tại Phước An miếu dần mở rộng, 

được tổ chức với quy mô lớn hơn, thu hút sự 

quan tâm của người Hoa tại địa bàn mà còn thu 

hút được sự quan tâm của cộng đồng người 

Việt trong tỉnh, các tỉnh lân cận. Điều này thể 

hiện rõ được sự hòa nhập, sự cộng cư và những 

qua lại giữa người Hoa và cộng đồng các dân tộc 

khác tại tỉnh Bình Dương.

Ngày nay, nhằm đảm bảo công tác chuẩn bị, tổ 

chức các lễ hội tại Phước An miếu tốt hơn, Ban 

trị sự tại Phước An miếu thường bắt đầu các 

khâu chuẩn bị có hệ thống, kế hoạch trong thời 

gian sớm hơn so với trước đây. Các tượng thờ 

tại những địa điểm khác thường được thỉnh 

mời và đưa về sớm hơn từ 2 đến 3 ngày trước 

khi lễ hội diễn ra. Sau khi kết thúc lễ hội, các bức 

tượng thần cũng được thỉnh về nơi cũ muộn 

hơn một ngày do quá trình dâng cúng của người 

dân vẫn còn kéo dài. 

Lễ hội Nguyên Tiêu nhằm ngày 16 tháng giêng 

âm lịch, Ban trị sự sẽ vạch ra trước một lộ trình 

đám rước và một số điểm cúng sẽ có nhiều bàn 

hương án sắp xếp gọn gàng, do nhiều hộ gom lại 

tập trung tại một điểm cúng, Ban trị sự yêu cầu 

các đội khênh kiệu khi thực hiện nghi thức lắc 

kiệu, không chiếm quá nhiều thời gian, nên lộ 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



60

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal UniversityISSN: 2615 - 9686

trình tuần du của đám rước tượng thần cũng 

diễn ra trong thời gian ngắn hơn so với truyền 

thống trước đây. Những sự thay đổi về hình 

thức dâng lễ này nhằm mục đích giảm bớt các 

chi phí và thời gian không cần thiết trong nghi lễ 

đám rước. Chính vì vậy, hình thức cúng lễ tập 

trung nhiều hộ gia đình là rất phổ biến. Mặc dù, 

nghi lễ đám rước chịu những thay đổi nhiều so 

với trước nhưng chung quy bản sắc ban đầu của 

lễ cúng vẫn còn được lưu giữ như ban đầu, sự 

thay đổi tập trung vào việc sắp sếp các kế hoạch 

và quy mô phù hợp hơn với �nh hình xã hội hiện 

đại đất chật người đông ngày nay. 

Trong lễ hội phát sinh những tập tục mê �n dị 

đoan dần trở thành hủ tục và trở thành hình 

ảnh xấu trong lễ hội. Không biết từ bao giờ 

trong lễ hội 16 tháng 1 âm lịch xảy ra sự việc 

tranh giành lộc trong chính điện sau khi nghi lễ 

kết thúc, dẫn đến xảy ra những trận ẩu đả, xô 

xát làm mất đi hình ảnh đẹp của lễ hội. Trong 

quá trình di chuyển tượng thờ xuống chuẩn bị 

cho cuộc tuần du, Ban trị sự miếu sẽ dùng vải 

cột tượng vào kiệu và dùng rất nhiều giấy �ền 

vàng bạc lót xung quanh, nhằm giảm tác động 

khi thực hiện nghi thức lắc kiệu. Tuy nhiên, 

trong những năm gần đây, một vài �n đồ lại có 

những loan �n bất hợp lý và gây ra �nh trạng 

mê �n dị đoan trong lễ hội. Họ giải thích rằng: 

“Giấy �ền và vàng bạc được cột vào ghế bằng 

dây vải là mang lại may mắn cho bất cứ ai có 

được nó” để rồi dẫn đến một trận tranh giành, 

nhiều trận xô xát, những hành động này đã gây 

ra những hình ảnh xấu cho lễ hội và niềm �n �n 

ngưỡng của cộng đồng người Hoa, niềm �n 

Ông Bổn mà cha ông gây dựng đã bị lung lay. 

Thực ra, trong nghi lễ truyền thống, tất cả giấy 

�ền vàng bạc, dây vải buộc tượng, sau khi kết lễ 

sẽ được mang đi thiêu hủy hết chứ không còn 

giữ lại để rồi chuyển hóa từ những thứ thuộc về 

cõi tâm linh thành những đồ vật mang sự may 

mắn như người dân tự phán. 

Lễ thỉnh cốt đồng tuần du vào ngày 16 tháng 7 

âm lịch, chỉ diễn ra một lần, sau này vì hạn chế 

về mặt kinh tế, nên lễ hội này đã bị bãi bỏ.

Cộng đồng người Hoa họ Lý sau này ngày càng 

làm ăn vươn lên, kinh tế tốt hơn nên việc tổ 

chức lễ hội cũng chu đáo hơn trước rất nhiều. 

Điển hình trong lễ sinh nhật Ông Bổn (những 

năm có tổ chức đoàn hát bội) ngày nay có thể 

bắt đầu từ đêm ngày 10 tháng 8 âm lịch, Ban trị 

sự sẽ thuê các ca sĩ về hát trước một đêm như 

�ệc chào mừng du khách, người dân trong khu 

vực về tham dự lễ hội. Ban trị sự tổ chức thêm 

việc bán thánh đăng cho người dân đến chiêm 

bái, ủng hộ quỹ tổ chức lễ hội, bảo tồn xây dựng 

miếu. Công tác an ninh dưới sự hỗ trợ của công 

an trong khu vực, làm việc cẩn thận, chặt chẽ 

với Ban trị sự miếu nhằm đảm bảo an toàn cho 

người dân trong quá trình tổ chức lễ hội trên 

mọi phương diện.

Đời sống kinh tế của người dân sau này được 

cải thiện hơn nên lễ phẩm dâng cúng ngày một 

linh đình hơn, có những hộ gia đình lễ phẩm 

bày cả một bàn lớn phải chở bằng xe ba gác đến 

miếu, lễ phẩm gồm những loại bánh tổ (bánh 

bao, bánh trung thu…), trái cây, thịt vịt, trứng 

vịt sơn đỏ, thịt quay (có hộ cúng cả một con heo 

quay), ... Có người cúng cả một suất hát bội 

trong ngày lễ sinh nhật Ông Bổn. Nhiều hộ gia 

đình còn tổ chức phát từ thiện đồ ăn, thức 

uống, khăn lạnh trên các tuyến đường, khu vực 

miếu cho người dân đến tham gia, nhằm giảm 

thiểu trình trạng “chặt chém” khách du lịch, 

những hình ảnh không tốt làm mất đi nét đẹp 

của lễ hội. Có thể thấy rằng do nhu cầu phát 

triển kinh tế ngày càng mạnh nên việc dâng các 

lễ phẩm của người dân cũng ngày một tăng cao 

điều này cũng thể hiện lòng �n của người dân 

đối với các vị thần linh của họ cũng ngày càng 

cao hơn. 

5. KẾT LUẬN 
Lễ hội cúng Ông Bổn tại Phước An miếu giữ vai 

trò rất quan trọng đối với người Hoa họ Lý gốc 

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



61

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal University ISSN: 2615 - 9686 

TÀI LIỆU THAM KHẢO

Phước Kiến đang sinh sống tại phường Chánh 

Nghĩa, Bình Dương. Lễ hội là một loại hình sinh 

hoạt �n ngưỡng không chỉ dừng lại ở quy mô 

dòng họ mà đã mở rộng ra phạm vi lớn hơn 

mang �nh chất cộng đồng. Lễ hội cúng Ông Bổn 

tại Phước An miếu là liều thuốc �nh thần cho 

cộng đồng người Hoa định cư ở Bình Dương, 

Việt Nam. Bên cạnh đó, lễ hội cúng Ông Bổn còn 

là nơi để cộng đồng người Hoa thể hiện sự 

ngưỡng vọng đối với thần linh hay tổ �ên của 

họ. Lễ hội cúng Ông Bổn tại Phước An miếu vừa 

tạo một nguồn quỹ tương trợ xã hội, đồng thời 

tạo nên sự gắn kết chặt chẽ giữa các cộng đồng 

dân tộc với nhau. Những nghi lễ, hoạt động hội 

trở thành những tài sản �nh thần vô giá đối với 

người Hoa họ Lý làm cho cộng đồng trở nên an 

yên, khoan dung, �n cậy, cởi mở, thúc đẩy sự 

phát triển trong tương lai.

Qua lễ hội, cộng đồng người Hoa họ Lý gốc 

Phước Kiến đã thể hiện được văn hóa đặc sắc, 

giữ gìn những yếu tố truyền thống. Tuy vậy, qua 

thời gian tồn tại và phát triển, tất yếu lễ hội 

không tránh khỏi sự biến đổi, nhưng đó là 

những sự biến đổi không đáng kể, thể hiện khả 

năng thích nghi của người Hoa trong �nh hình 

mới. Những đổi mới từ lễ hội Phước An miếu 

với nhiều hoạt động cải thiện hơn làm cho 

không khí của lễ hội thêm phần nhộn nhịp, vui 

tươi, làm cho người dân cảm thấy an toàn hơn 

khi tham gia, hưởng thụ lễ hội, hướng đến 

những mục đích cao cả hơn là việc tạo thêm 

nguồn lợi từ dịch vụ du lịch cho địa phương.

Bên cạnh những yếu tố �ch cực cần phát huy, lễ 

hội Phước An miếu cũng còn một số yếu tố cần 

khắc phục. Ngày nay, khi mạng xã hội phát triển, 

việc quảng bá hoạt động lễ hội đã làm nhiều 

người biết đến hơn, tuy nhiên mạng xã hội cũng 

làm mất đi vẻ trang nghiêm, linh thiêng của một 

lễ hội �n ngưỡng, một số bài viết không trung 

thực, thiếu khoa học, những đánh giá phản cảm 

về lễ hội Ông Bổn tại Phước An miếu của cộng 

đồng mạng, ít nhiều có những tác động xấu đến 

sự tôn trọng văn hóa của các dân tộc mà nhà 

nước luôn hướng đến. Việc xả rác bừa bãi của 

khách chiêm bái, �nh trạng chen lấn, lợi dụng 

móc túi, �nh trạng chặt chém giá cả hiện nay 

cũng đã được Ban trị sự phối hợp với công an 

khu vực cần được kiểm soát chặt chẽ.

Những hạn chế này cần được sớm khắc phục để 

lễ hội Phước An miếu vẫn giữ được những nét 

đẹp văn hóa và góp phần tô điểm thêm màu sắc 

văn hóa truyền thống của các cộng đồng cư dân 

ở Bình Dương. 

[1] N. A. Dương, T. Ký và L. N. Vang, Gốm sứ Sông 
Bé. Sông Bé: NXB Tổng hợp, 1992.

[2] Sở Văn hóa Thông �n tỉnh Bình Dương, Thủ 
Dầu Một - Bình Dương đất lành chim đậu. 
Thành phố Hồ Chí Minh: NXB Văn nghệ, 1999.

[3] T. H. Đức, Gia Định thành thông chí, quyển 
VI: Thành trì chí. Đồng Nai: NXB Tổng hợp Đồng 
Nai, 2006.

[4] Hội Khoa học Lịch sử Bình Dương, Người 
Hoa ở Bình Dương. Hà Nội: NXB Chính trị quốc 
gia - Sự thật, 2012.

[5] Quốc Sử Quán Triều Nguyễn, Đại Nam Nhất 

Thống Chí, tập 5. Huế: NXB Thuận Hóa, 2006.

[6] H. Lứa, L. Q. Minh, L. V. Năm và Đ. H. Nghiêm, 

Lịch sử khai phá vùng đất Nam Bộ. Thành phố 

Hồ Chí Minh: NXB Tổng hợp thành phố Hồ Chí 

Minh, 2018.

[7] T. H. A. Tuấn, “Tín ngưỡng Ông Bổn của 

người Hoa tại Phước An miếu, thành phố Thủ 

Dầu Một, tỉnh Bình Dương,” Luận văn thạc sỹ 

Việt Nam Học, Trường Đại học quốc tế Hồng 

Bàng, TP. HCM, 2019.

[8] Viện ngôn ngữ học, Từ điển �ếng Việt, Hà 

Nội: NXB Đà Nẵng, 2003.

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62



62

Journal of Science - Hong Bang Interna�onal UniversityISSN: 2615 - 9686

The change of Ong Bon fes�val at Phuoc An temple, 

Thu Dau Mot city, Binh Duong province
To Huynh Anh Tuan

ABSTRACT 
Through fact-finding the research on the Chinese people in Binh Duong province, through fes�ve 

ac�vi�es of the community, typically the Ong Bon fes�val at Phuoc An temple. The ar�cle focuses 

on the study of fes�val transforma�on. That change is clearly shown through the influence of social 

development and people's demand for culture and belief in the long run. At the same �me, study of 

Phuoc An temple fes�val is one of the research topics to provide more understanding about the 

cultural characteris�cs of the Chinese community in Binh Duong.

Keywords: fes�val, Binh Duong, change, ancestor, Phuoc An temple, Chinese

Received: 26/08/2021
Revised: 10/09/2021
Accepted for publica�on: 11/09/2021

Tạp chí KHOA HỌC - Trường Đại học Quốc tế Hồng Bàng Số 17 - 09/2021: 53-62


